
        
            
                
            
        

    
[image: Image 1]

[image: Image 2]

https://thuviensach.vn

https://thuviensach.vn

[image: Image 3]

[image: Image 4]

Hòa Thượng

VIÊN MINH

Bốn  Sự  Thật

NHÀ XUẤT BẢN HỘI NHÀ VĂN

https://thuviensach.vn

https://thuviensach.vn

LỜI TRÌNH BẠCH 

Chúng tôi may mắn được tham dự ngay từ khoá đầu tiên  Hoà  Thượng  Viên  Minh  giảng  thiền  Vipassana

− −tại 

Chùa Bửu Long. Do thiếu chuẩn bị nên chúng tôi tiếc đã không thu âm được 3 khóa đầu, mải đến khóa 4 mới có thiết  bị  thu  âm  rõ  những  bài  giảng  của  Hoà  Thượng. 

Những pháp thoại này rất dễ hiểu, chỉ thẳng vào sự thật trong những vấn đề thiết thực hàng ngày đã giúp chúng tôi nhận ra những nguyên lý cốt lõi của thiền ngay nơi chính mình trong đời sống. 

Nhóm  chúng  tôi,  phần  lớn  là  doanh  nhân,  nhưng ngoài kiến thức chuyên môn về kinh tế, xã hội, khoa học, triết  học  v.v...  vẫn  quyết  tâm  nghiên  cứu,  học  hỏi  Kinh Luận  các  Tông  phái  Phật  giáo  để  mong  ứng  dụng  đạo Phật  vào  đời  sống,  đem  lại  lợi  ích  lương  thiện  cho  bản thân  và  cộng  đồng  xã  hội.  Tuy  nhiên  càng  nghiên  cứu 5 

https://thuviensach.vn

[image: Image 5]



VIÊN  MINH

càng  rối  thêm  vì  gặp  khó  khăn  không  những  về  thuật ngữ  mà  còn  về  ähệ  tư  tưởngå  của  các  Tông  phái  khác biệt, thậm chí lắm khi còn mâu thuẫn! Cho đến khi nghe trực  tiếp  những  bài  giảng  của  Hoà  Thượng,  mặc  dù  chỉ 

nói  về  thiền,  với  ngôn  ngữ  rất  bình  dị,  chúng  tôi  đã  có cái nhìn nhất quán về một đạo Phật gần gũi, dung dị và thực tiễn ngay trong cuộc sống giữa đời thường. 

Thì  ra  Chân  lý  không  ở  trong  Kinh  Luận,  trong  Thần học các Tôn giáo hay những luận thuyết triết học, mà là sự  thật  hiển  nhiên,  giản  dị  và  phổ  biến,  không  dành riêng  cho  bất  kỳ  ai.  Chỉ  khi  đã  nhiễm   änhiều  bụi  trong mắtå,  tức  bị  ngăn  che  bởi  chính  những  kiến  thức  vay mượn  không  thực,  những  niềm  tin  vô  căn  cứ,  những kinh  nghiệm  chủ  quan  một  chiều...  đã  được  tích  tụ 

thành  căn  bệnh  nội  kết  có  tên  gọi  là  äthông  minhå,  ätrí thứcå, äđa vănå, äuyên bácå... nhưng thực chất chỉ là cóp nhặt, vay mượn nên dù có cao siêu đến đâu cũng vẫn chỉ 

là vô minh, tà kiến. Trí tuệ không phải là góp nhặt nhiều kiến  thức  bên  ngoài  mà  là  trực  nhận  sự  thật  từ   phần sáng (sukkamsa) được đề cập trong Dhammapada 72: 

  

6 

https://thuviensach.vn

[image: Image 6]



VIÊN  MINH

 Quả thật điều nguy hại 

 Người ngu sinh sở tri 

 Huỷ phần sáng của mình 

 Tự chẻ đầu chính nó. 

Đó cũng chính là  tánh biết, tánh giác rỗng lặng trong sáng sẵn có bên trong mỗi người - Hoà Thượng thường nhắc  đến  -  mà  đức  Phật  gọi  là   Pabhassara  Citta  trong Anguttara Nika

−ya. Do vậy, mỗi người chỉ cần trở về khám phá  chân  lý  trong  chính  mình  không  nên  tìm  cầu  đâu khác, như trong Dhammapada 160 đức Phật nhấn mạnh: Tự mình nương tựa mình 

 Không nương tựa ai khác 

 Khéo điều ngự chính mình 

 Là chỗ nương hiếm được.  

Từ  đó  chúng  tôi  nhận  ra  rằng,  không  phải  đào  xới trong Kinh Luận để tìm ra phương cách sống đúng tốt - 

lợi  mình  lợi  người  -  mà  chỉ  cần  biết  soi  sáng  lại  chính mình  trong  bối  cảnh  cuộc  sống  để  buông  bỏ  những nhận thức và hành vi sai lầm, bất thiện thì đời sống tự 

nhiên trở về với bản chất đúng tốt muôn đời:  Tuỳ duyên thuận pháp, vô ngã vị tha!  

7 

https://thuviensach.vn

[image: Image 7]



VIÊN  MINH

Chúng  tôi  muốn  chia  sẻ  những  pháp  thoại  này  đến những  bằng  hữu  gần  xa  nên  đã  xin  phép  Hoà  Thượng ghi  lại  để  ấn  hành  và  đã  được  Hoà  Thượng  chấp  nhận cũng  như  đồng  ý  xem  lại  bản  thảo  trước  khi  xin  giấy phép xuất bản. 

Bảy khóa đầu Hoà Thượng giảng cùng một đề tài trọng yếu là Tứ Thánh Đế và những pháp liên hệ nên chúng tôi gom chung thành một tập với tựa đề Khai Thị Thực Tại, và sẽ lần lượt ghi các khoá tiếp theo với tựa đề phù hợp với nội dung thuyết giảng. 

Chúng  con  thành  kính  tri  ân  Hoà  Thượng,  đồng  thời vô cùng biết ơn các bạn đạo ở Úc, Mỹ, Canada, Pháp v.v... 

đã  hợp  tác  với  chúng  tôi  ghi  chép  các  pháp  thoại  của những khoá thiền từ năm 2009 cho đến nay. 

Trân trọng, 

 Nhóm yenlang.net và nhóm "Phục vụ để hoàn toàn" 


Vesak 2563

8 


https://thuviensach.vn

BỐN SỰ THẬT  

VI DIỆU 



https://thuviensach.vn

https://thuviensach.vn

[image: Image 8]



VIÊN  MINH

1. SỰ THẬT VỀ KHỔ 

 Học và Hành 

Trước  khi  đi  vào  nội  dung  Sự  Thật  mà  Đức  Phật khai  thị,  chúng  ta  cần  biết  thế  nào  là  Pháp  học  và Pháp  hành.  Học  và  hành  không  phải  là  một  cũng không phải hai, mà chúng phải hoàn toàn nhất quán. 

Không phải học Kinh Luận hay Chú Giải là pháp học, không phải áp dụng một pháp môn hay phương pháp của  thiền  phái  nào  đó  để  tu  tập  là  pháp  hành  như 

một số người lầm tưởng, vì như vậy vẫn chỉ là học và hành  theo  kiến  thức  vay  mượn  từ  kinh  điển  truyền tụng đã bị biến đổi qua nhiều đời hơn là y cứ trên sự 

thật hiển nhiên nơi thực tại hiện tiền mà đức Phật đã khai thị. 

Thực ra, học chính là đang hành và hành chính là đang học. Học ở đây có nghĩa là khám phá để thấy ra nguyên  lý  chân  thật  của  đời  sống  và  hành  là  sống 11 

https://thuviensach.vn

[image: Image 9]



VIÊN  MINH

đúng  với  chân  lý  đó.  Như  vậy  nhận  thức  và  hành động luôn hỗ tương nhất quán, không tách rời nhau trên cùng đối tượng thực tại ngay đây và bây giờ. Khi sống trải nghiệm, chiêm nghiệm và thấy ra đạo lý của đời sống thì mỗi người sẽ tự biết sống đúng tốt như 

thế  nào,  đó  mới  chính  là  học  và  hành  nhất  như, không phải áp dụng theo lý thuyết Kinh Luận hay bất cứ phương pháp chế định nào của bất kỳ ai rồi nỗ lực tu  luyện  để  mong  đạt  được  sở  đắc  lý  tưởng  mong cầu.  Đối  tượng  của  học  và  hành  theo  pháp  chính  là thực tại thân tâm trong đời sống, nơi mọi sự mọi vật đang diễn ra đúng trình tự vận hành của pháp, vì vậy chỉ  cần  thấy  pháp  đúng  và  sống  đúng  pháp  chính  là pháp học và pháp hành:  “Thấy tức là hành”  hay  “Tri hành  hợp  nhất” ,  không  có  pháp  hành  nào  ngoài  sự 

thấy biết chân thực, thấy đúng và hành đúng không thể tách rời nhau. 

Người  học  Đạo  thường  muốn  tích  luỹ  thật  nhiều kiến thức Kinh Luận, nhưng càng ôm đồm quá nhiều khái niệm ngữ nghĩa càng đòi hỏi phải tưởng tượng, suy luận hơn là thấy biết thực, mà tưởng tượng, suy luận lại thường lệch ra ngoài sự thấy biết chân thực, trong  khi  thấy  biết  chân  thực  phải  cần  trải  nghiệm 12 

https://thuviensach.vn

[image: Image 10]



VIÊN  MINH

thực địa. Học Kinh Luận thường thu thập những kiến thức cao siêu ngoài tầm thấy biết, chỉ nắm bắt bằng lý  trí  nên  đành  phải  suy  luận  theo  ý  mình.  Tưởng tượng, suy luận rồi đặt ra phương pháp để hành thì dù có tinh tấn đến đâu cũng không thể nào giác ngộ. 

Ngược  lại,  hành  cần  phải  trải  nghiệm  qua  thấy  biết chân thật trên thực tại đang là mới được. 

Thí  dụ:  Đang  thở,  trọn  vẹn  tỉnh  thức  biết  rõ  (tuệ 

tri)  diễn  biến  toàn  diện  sự  thở  vô  thở  ra.  Đó  là  học mà  cũng  chính  là  hành.  Trong  Kinh  Đại  Niệm  Xứ, Trường Bộ, đức Phật dạy rất rõ:  “Tỉnh giác vị ấy thở 

 vô, tỉnh giác vị ấy thở ra. Thở vô dài vị ấy rõ biết thở 

 vô dài, thở ra dài vị ấy rõ biết thở ra dài... Cảm nhận toàn thân khi thở vô, vị ấy học, cảm nhận toàn thân khi  thở  ra,  vị  ấy  học...”  Vị  ấy  rõ  biết  tức  tuệ  tri (pajānāti)  thấy  biết  chân thực và  vị ấy học (sikkhati) bằng  cách  cảm  nhận  trọn  vẹn  (toàn  thân)  sự  thở. 

Như  vậy  “rõ  biết”  và  “học”  ở  đây  đang  có  nghĩa  là hành. Pháp học pháp hành không khác. Thấy biết và diễn  biến  của  sự  thở  trọn  vẹn  với  nhau  trong  tỉnh thức, không phải là hai, không còn phân chia năng sở. 

Nhưng  vừa  xen  tưởng  tượng  của  kiến  thức  “đây  là sắc  đi”,  “đây  là  danh  biết”  vào  liền  bị  ngăn  che  bởi 13 

https://thuviensach.vn

[image: Image 11]



VIÊN  MINH

khái niệm giả định. Hoặc như nghe nói món Pizza rất ngon, nhưng chưa từng thưởng thức liền hiện ra cái bánh Pizza trong tưởng tượng, đó không phải là bánh Pizza thực. Đó chỉ là thu gom kiến thức rồi biến thành khái  niệm  ảo,  không  phải  trải  nghiệm  thực  để  thấy biết bánh Pizza như thế nào, không phải học và hành hợp nhất nên không thể có chánh tri kiến. 

Vậy,  chỉ  có  trọn  vẹn  thấy  biết  chân  thực  khi  trải nghiệm  và  chiêm  nghiệm  thực  tại  đang là. Cái được thấy biết thực không thể nào là cái đã là hay sẽ là, dù nhớ  về  quá  khứ  hay  tưởng  đến  tương  lai  thì  đối tượng đó  vẫn  phải  được  trình hiện ngay đây và bây giờ.  Hành  cũng  vậy,  không  thể  hành  cái  đã  qua  hay cái chưa đến,  “chỉ có pháp hiện tại, tuệ quán chính là đây”.  Vậy mà nhiều hành giả vẫn thường hành theo cách  lặp  đi  lặp  lại  một  công  thức  đã  định  sẵn  để 

mong đạt được mục đích “sẽ là” trong kiến thức đầy tính tưởng tượng, suy luận. Ngược hẳn với đức Phật khi  khai  thị,  dù  bằng  cách  nào,  Ngài  luôn  chỉ  ra  cho thấy sự thật đang là. Cái thấy đó mới thực sự là thấy Pháp.  Ngài  không  tưởng  tượng  và  cũng  không  bao giờ chỉ ra cái làm cho người nghe phải tưởng tượng. 

Khi  đã  thấy  thực  tánh,  thì  liền  sống  trọn  vẹn  tỉnh 14 

https://thuviensach.vn

[image: Image 12]



VIÊN  MINH

thức trong thực tánh gọi là hành, không phải hành để 

mong trở thành gì cả. 

Phần lớn chúng ta hành như kiểu đứa bé đang tắm trong  bồn  nước  nhưng  không  biết  đó  là  nước  nên muốn tìm nước, hỏi mẹ nước ở đâu, được mẹ chỉ cho mới  thấy  ra  mình  đang  ở  trong  nước.  Pháp  hay  Sự 

Thật  mà  đức  Phật  khai  thị  cũng  vậy,  không  cần  tìm kiếm đâu xa, chỉ cần trở về thấy biết ngay nơi thực tại đang  là.  Pháp  chỉ  thực  như  chính  nó  đang  là,  còn tưởng tượng, suy luận qua kiến thức vay mượn rồi nỗ 

lực hành trì để mong đạt tới thì chắc chắn không thể 

chạm đến Sự Thật. Cho nên pháp học là phải học trên thực  địa,  không  phải  học  để  thu  gom  kiến  thức  vay mượn. Đa văn không phải là thu lượm cho nhiều kiến thức  Kinh  Luận  mà  là  sống  trải  nghiệm  nhiều,  trải nghiệm  thật,  ngay  nơi  thực  tại  thân-tâm-cảnh  hiện tiền  mà  thôi.  Biết  trải  nghiệm  chiêm  nghiệm  để  thấy ra Sự Thật mới là pháp học pháp hành đích thực. 

Nói về Pháp học, nếu có học hết tất cả Kinh Luận trên đời mà không trải nghiệm Sự Thật thì càng nhiều sở  tri  càng  thêm  chướng  ngại.  Khi  học  điều  gì  trong Kinh Luận chủ yếu vẫn là có thấy điều đó trên thực tế 

hay không. Vì Pháp là Sự Thật hiển nhiên có thể thấy 15 

https://thuviensach.vn

[image: Image 13]



VIÊN  MINH

ngay,  không  bị  bóp  méo  bởi  tưởng  tượng  qua  khái niệm  ngữ  nghĩa  mà  kiến  thức  sách  vở  cung  cấp.  Do đó, đức Phật dạy trong Kinh Mật Hoàn  “Những gì có tưởng thì có suy tầm, những gì có suy tầm thì có hý luận.  Do  hý  luận  làm  nhân,  một  số  hý  luận  vọng tưởng  ám  ảnh  một  người” .  Không  phải  chúng  ta hoàn toàn chối bỏ Kinh Luận vì nó vẫn còn giá trị để 

tham khảo mà lắm lúc chỉ một câu Kinh đơn giản chỉ 

thẳng Sự Thật cũng đủ giúp chúng ta giác ngộ. Nhưng đừng  quá  lệ  thuộc  vào  Kinh  Luận,  vì  bất  cứ  điều  gì cũng cần thấy ra hai mặt  “vị ngọt”  và  “sự nguy hại”  

mới có thể  “xuất ly” . 

Nói về pháp hành thì thường được hiểu là tuân thủ 

một phương pháp chế định nào đó để đạt được một mục  đích  ở  tương  lai,  nhưng  Đức  Phật  đã  cảnh  báo rằng  “Không  ước  vọng  tương  lai”,  vì  vậy  hành  là  soi sáng  thực  tại  thân-tâm-cảnh  ngay  đây  và  bây  giờ. 

Pháp  là  chân  lý  -  là  Sự  Thật  muôn  đời  -  nên  chỉ  cần thấy  ra  để  sống  thuận  Pháp,  không  phải  hành  là  áp dụng  sở  tri  sách  vở  để  mong  tác  thành  sở  đắc  cho riêng mình trong khi tất cả pháp đều vô ngã. Bản ngã ảo  tưởng  mà  có  thể  rèn  luyện  để  tác  thành  chân  lý được  sao?  Chân  lý  đã  có  sẵn  nên  chỉ  cần  thấy  ra  để 

16 

https://thuviensach.vn

[image: Image 14]



VIÊN  MINH

không còn sống trong ảo tưởng, mới gọi là hành. Như 

vậy vấn đề  là thấy ra hay không thấy ra Sự  Thật chứ 

không  phải  hành  theo  phương  pháp  chế  định  để 

mong  đạt  được  điều  gì  trên  đời.  Hành  theo  khuôn mẫu chế định thì chỉ có thể đạt được kinh nghiệm cục bộ  trong  tục  đế  nên  chỉ  tạo  thêm  trói  buộc  mà  thôi. 

Điều này cần phải thấy thật rõ mới không bị sai lầm. 



 Pháp được Phật khai thị là gì? 

Pháp  mà  đức  Thế  Tôn  khéo  tuyên  thuyết,  khéo khai thị (Svākhāto Bhagavatā Dhammo) là có thể thấy ngay (sandiṭṭhiko), không qua thời gian (akāliko), trở 

về  mà  thấy  (ehipassiko),  ngay  trên  thực  tại (opanayiko),  mà  bậc  trí  mỗi  người  đều  có  thể  tự 

chứng (paccattaṃ veditabbo viññūhi). 

   Thấy  ngay  (Sandiṭṭhiko):  Thấy  ngay  vì  Pháp được  đức  Thế  Tôn  chỉ  thẳng  là  thực  tại  hiện  tiền  - 

đang trình hiện ngay đây. Nó hiển nhiên đầy đủ mọi yếu  tính  như  nó  đang  là,  nhưng  ai  còn  nhiều  bụi trong mắt không thể nào thấy được. Với người ít bụi trong  mắt  Đức  Phật  chỉ  đánh  thức  tánh  biết  nơi  họ 

thì họ lập tức trực nhận Sự Thật. Bụi trong mắt chính 17 

https://thuviensach.vn

[image: Image 15]



VIÊN  MINH

là khái niệm, tư tưởng, quan niệm chủ quan trong lý trí mỗi người. 

   Không  qua  thời  gian  (Akāliko):  Pháp  là  thiết thực  hiện  tại  nên  không  cần  phải  trải  qua  thời  gian mới  tìm  thấy,  cũng  không  cần  mong  cầu  trở  thành hay  nỗ  lực  tu  luyện  để  đạt  đến  ở  tương  lai.  Vậy  tại sao tu lại cứ mong cầu sở đắc?  Như tu để đạt Niết-bàn, để thành Chánh quả, để cầu giải thoát, để mong siêu sinh về cõi vĩnh hằng... Nhưng đó chỉ là ảo tưởng của bản ngã được phóng chiếu vào tương lai, đòi hỏi thời  gian  để  vươn  tới,  không  phải  là thiết  thực  hiện tại,  nên  càng  mất  thời  gian  để  vươn  tới  càng  xa  rời Pháp  Thực  Tại  Hiện  Tiền.  Thiền  Tông  có  câu:   “Cước căn bất điểm địa”.  Ví như cái quạt trần đang thấy đó mà còn ngoài tầm với, nhảy lên để với thì chân hổng đất mà vẫn chưa với tới, huống hồ là Niết-bàn trong tưởng tượng thì làm sao mà với tới được. Thế nhưng nhiều lúc tu lại là nỗ lực với bắt  cái mà mình không thực  biết  là  gì.  Bỏ  quên  chỗ  thực  đang  trải  nghiệm ngay  đây  để  nỗ  lực  tìm  cầu  cái  mục  tiêu  trong  ảo tưởng nên mới hổng chân. Đó chính là bản ngã đang tạo ra thời gian chỉ để lãng phí vô ích trong khi Pháp thì thấy ngay không qua thời gian. 

18 

https://thuviensach.vn

[image: Image 16]



VIÊN  MINH

   Trở  lại  là  thấy  (Ehipassiko)  ngay  nơi  thực  tại đang  là  (Opanayiko):  vì  Pháp  là  thực  tại  hiện  tiền ngay nơi thân-thọ-tâm-pháp nên không cần phải tìm kiếm mà chỉ cần trở về nhìn lại thực tại là thấy ngay. 

Như người đang ở trong nước, đừng ngóng vọng đâu xa để  tìm  nước  mà  chỉ  cần nhìn  lại  ngay đó  là  thấy. 

Sinh  tử  luân  hồi  hay  tịch  tịnh  Niết-bàn  thì  cũng  chỉ 

trở  về  ngay  nơi  thân  một  trượng  này  mà  thấy,  như 

Đức Phật đã dạy. 

   Người  trí  tự  mình  chứng  ngộ  (Paccattaṃ 

 veditabbo Viññūhi): Vì Pháp hiển hiện ngay nơi thực tại  thân-thọ-tâm-pháp  nên  mỗi  người  trí  đều có  thể 

tự  mình  chứng  ngộ.  Đó  mới  thực  sự  là  pháp  học  và pháp  hành  đúng  nghĩa  như  Đức  Phật  khai  thị.  Pháp học  chính  là  thực  tại  hiện  tiền  mà  pháp  hành  cũng ngay nơi thực tại hiện tiền đó. Pháp thực tánh đang vận hành nơi mỗi người chính là pháp học để họ tự 

thấy ra, không cần tìm kiếm đâu khác. Khi thấy đâu là chánh  pháp  ngay  nơi  thực  tại  thân  tâm  liền  sống thuận  pháp,  đó  là  pháp  hành.  Không  nên  học  theo cách bắt chước pháp chế định của người khác rồi áp đặt lên thực tại mà hành, vì pháp thực tánh thì có thể 

trực nhận ngay không qua phương pháp đòi hỏi thời 19 

https://thuviensach.vn

[image: Image 17]



VIÊN  MINH

gian nỗ lực áp dụng với mong cầu đạt được ở tương lai. Đó không phải là Pháp thực tại hiện tiền Đức Thế 

Tôn  khai  thị  (Svākhāto  Bhagavatā  Dhammo)  mà  do những người mệnh danh “đạo sư”, “thiền sư”, “luận sư”...  chế  tác  ra  vô  số  phương  pháp,  vô  số  phương tiện dẫn dụ người khác theo mình tu luyện với chiêu bài đạt được lý tưởng mơ ước ở tương lai. Nhưng rồi hậu  quả  chỉ  là  phiền  não,  khổ  đau,  căng  thẳng,  thất vọng, thậm chí tẩu hoả nhập ma. Còn nếu có đạt được kinh  nghiệm  cục  bộ  nào  đó  thì  cũng  chỉ  thêm  ngã mạn, dính mắc, chìm đắm vào sở đắc của bản ngã mà thôi.  Cho  nên,  chúng  ta  cần  phải  thấy  pháp  thực  tại hiện tiền mà Đức Phật thật sự từ bi khai thị. 

Trong  lời  Phật  dạy,  từ  ngữ  không  quan  trọng, đừng ngồi tìm nguồn gốc từng lời từng chữ mà phải thấy  ra  điều  Ngài  muốn  khai  thị  là  gì.  Sự  Thật  Phật khai  thị  thì  luôn  ở  ngay  nơi  mỗi  người  nhưng  do không  thấy  nên  Ngài  phải  chỉ  cho  mới  thấy.  Thí  dụ, đang  ngồi  trước  bình  nước  nhưng  không  biết  đó  là nước  uống  nên  muốn  tìm  nước  đâu  để  uống.  Có người  biết  chỉ  cho  bình  nước  ở  trước  mặt  thì  liền thấy ngay, không qua thời gian, không cần tìm đâu xa chỉ  cần  nhìn  lại  là  thấy,  thấy  chính  nước  đang  hiện 20 

https://thuviensach.vn

[image: Image 18]



VIÊN  MINH

thực  chứ  không  phải  nước  tưởng  tượng  nào  khác. 

Uống nước thì mỗi người liền tự biết, không cần nhớ 

lời  mô  tả,  không  cần  nhớ  tên  gọi  là  gì...  chỉ  thấy nước, uống nước khi đang khát mới là điều thiết yếu. 

Khi Đức Phật khai thị, ai ngay đó thấy ra Sự Thật thì liền  sống  với  Sự  Thật  ấy,  nên  mỗi  người  có  thể  tự 

thấy,  tự  trải  nghiệm  và  chứng  nghiệm,  chẳng  cần theo  phương  pháp  chế  định  của  ai  khác  để  phải  cố 

hành trì theo tiêu chí của họ đề ra. 

Thứ nhất, chúng ta cần lưu ý điều này:  Pháp luôn hiển  hiện  ngay  đây.   Ai  có  thể  tự  thấy  thì  không  cần qua  ngôn  từ  mô  tả  của  người  khác.  Nếu  chưa  thấy mà có người chỉ thẳng không cần dùng lời cũng vẫn thấy  được.  Tại  sao  lại  quan  trọng  hoá  ngôn  từ 

đến thế.  Chấp  ngôn  từ  thì  chẳng  phải  không  những tự đánh lừa mình mà còn lừa gạt người khác đó sao! 

Thứ hai, khi Phật thuyết Pháp, chính âm thanh, cử 

chỉ,  ánh  mắt,  tâm  thái  v.v...  diễn  đạt  nhiều  hơn  lời nói, nhưng quan trọng nhất vẫn là sự cảm ứng tương thông giữa tâm Ngài với tâm người nghe lúc đó. Thí dụ  đứa  bé  nghe  chiếc  máy  lặp  đi  lặp  lại  câu  “mẹ 

thương con...” đâu bằng chính người mẹ im lặng nhìn con với tình thương yêu thật sự, nó sẽ cảm nhận tình 21 

https://thuviensach.vn

[image: Image 19]



VIÊN  MINH

thương  yêu  đó  ngay  lập  tức,  không  qua  ngôn  từ. 

Người xưa nói  “ba lần sao đã sai bản gốc”  huống chi Kinh điển trải qua hàng ngàn năm truyền tụng tránh sao khỏi sai lệch, huống chi không ít nhà chú giải, các luận  sư  vốn  gốc  Bà-la-môn  đã  vô  tình  hay  cố  ý  biến chánh  pháp  thành  triết  học  hoặc  tín  ngưỡng  xa  rời tính thực tế và giản dị ban đầu mà Đức Phật khai thị. 

Tóm  lại,  Pháp  là  Sự  Thật,  không  phải  ngôn  từ. 

Theo ngôn từ rồi tạo ra khái niệm mà tu thì làm sao có  thể  thấy  được  Sự  Thật!  Cũng  như  đang  đói  mà nghe  người  khác  kể  món  ăn  ngon  cách  mấy  cũng không  thể  no  được,  thậm  chí  chỉ  làm  đói  thêm  thôi. 

Cũng  vậy,  muốn  chấm  dứt  luân  hồi  sinh  tử  thì  phải biết luân hồi sinh tử là gì, không thể cứ ngồi phân tích ngữ nghĩa, luận giải Niết-bàn mà giác ngộ được! 



 Sự Thật về Khổ 

Bây giờ chúng ta bắt đầu nói về Sự Thật thứ nhất là khổ. Ai cũng muốn thoát khỏi khổ, nhưng có thấy đau  khổ  thật  sự  là gì và phát sinh  từ  đâu không? Vì sao  chỉ  muốn  thoát  khổ  mà  không  muốn  thoát  khỏi lạc?  Thoát  khỏi  khổ  nhưng  rồi  dính  mắc  vào  lạc  thì 22 

https://thuviensach.vn

[image: Image 20]



VIÊN  MINH

cũng vẫn bị trói buộc, tức vẫn còn khổ dài lâu. Bởi vì muốn  thoát  khỏi  khổ  thì  phải  thoát  khỏi  trói  buộc. 

Nhưng trước hết phải biết cái gì trói buộc, nó đến từ 

đâu,  ngẫu  nhiên  hay  do  tha  lực,  Thần  linh?  Nếu không biết rõ ai trói buộc, ai thoát khỏi trói buộc và thoát  khỏi  cái  gì...  thì  không  thể  nào  giác  ngộ  giải thoát  được.  Ví  dụ,  khi bị  bệnh thì phải biết  bệnh gì, bệnh  ở  đâu  và  bệnh  phải  có  thực  mới  chữa,  không thể tưởng tượng ra bệnh để chữa được. Bệnh là sự 

kiện thực, nhưng nếu tự mình không biết bệnh gì thì phải nhờ bác sĩ khám thực địa, chỉ ra cho biết bệnh gì, cách chữa trị ra sao mới có thể chữa lành. 

Cũng  vậy,  chúng  sanh  khổ  nhưng  không  tự  mình biết khổ là gì, do đâu, nên Đức Phật mới tuỳ căn cơ 

mỗi người là khai thị. Ngài chỉ rõ cái khổ đang diễn ra ngay  nơi  người  ấy  nên  người  ấy  liền  nhận  biết  dễ 

dàng,  Ngài  không  nói  những  điều  chỉ  gây  ra  tưởng tượng.  Pháp  nào  không  hiện  thực  mà  chỉ  có trong tưởng tượng đều là ảo, cho dù nói đến Cực Lạc, Niết-bàn hay cõi vĩnh hằng “Thường Lạc Ngã Tịnh” gì gì đi nữa. Điều cần được thấy nơi thực tại thân-thọ-tâm-pháp chính là Sự Thật của cái khổ ngay tại đây và bây giờ, không phải vọng cầu lý tưởng an lạc ở  một tương lai vô định. 

23 

https://thuviensach.vn

[image: Image 21]



VIÊN  MINH

 Có phải tu để thoát khổ? 

Khi được Bà-la-môn Kassapa hỏi mục đích tu hành dưới sự hướng dẫn của Thế Tôn có phải để thoát khổ 

không, Đức Phật trả lời không. Vậy tu hành để làm gì? 

Đức Phật dạy để  thấy khổ, biết khổ, hiện quán khổ và thực chứng khổ.  Như vậy thoát khổ không có nghĩa là tránh khổ để được lạc, mà là giác ngộ sự thật khổ là gì, do nguyên nhân nào mà có. 

Trong Bốn Sự Thật, Khổ là Sự Thật thứ nhất (Khổ 

Đế).  Nguyên  nhân  sinh  khổ  là  Sự  Thật  thứ  hai  (Tập Đế). Không tạo nhân sinh khổ thì không có khổ là Sự 

Thật thứ ba (Diệt Đế) và chứng ngộ ba Sự Thật trên là Sự  Thật  thứ  tư  (Đạo Đế). Như  vậy không phải thoát khổ mà là thấy khổ và không tạo nhân sinh khổ nên không còn  khổ gọi là Diệt Đế. Diệt Đế chính là Niết-bàn  tịch  tịnh,  không  sinh  không  diệt,  không  thường không  đoạn.   Sự  Thật  thứ  tư  -  Đạo  Đế  -  mới  quan trọng: vừa thấy ra khổ, thấy ra nguyên nhân sinh khổ, vừa thấy ra Niết-bàn không có nhân sinh khổ. Tất cả 

chỉ là thấy ra Sự Thật, đó là giác ngộ, mà giác ngộ thì không còn gì trói buộc nên gọi là giải thoát chứ không phải cố tu để  “ly khổ đắc lạc” . Khởi ý muốn thoát khổ 

24 

https://thuviensach.vn

[image: Image 22]



VIÊN  MINH

đã là nhân sinh thêm khổ rồi, vì đó là tâm sân. Ngược lại muốn tu để được lạc cũng là nhân sinh khổ khác, đó  là  tâm  tham.  Như  vậy,  chuyển  mê  khai  ngộ  thì đúng nhưng  ly khổ đắc lạc chưa hẳn đã đúng. Khổ là một Sự Thật, chính vì cảm giác khổ là sự thật rất khó chịu  nên  mới  muốn  thoát  khổ.  Dù  khổ  có  thể  xuất phát từ ảo tưởng, nhưng cảm thọ khổ do tưởng tạo ra lại là một Sự Thật. Chỉ cần thấy ra và chấm dứt ảo tưởng  thì  cũng  không  còn  khổ,  nhưng  muốn  thoát khổ để được lạc thì vẫn là ảo tưởng, làm sao chứng ngộ được Sự Thật? 



 Cảm giác khổ và nhân đưa đến “khổ khổ” 

Khổ xuất phát từ thân tâm này, không phải từ bên ngoài đến, vì vậy cần nhìn lại thực tại thân tâm trong bối cảnh của nó để thấy khổ và nguyên nhân của khổ 

mặt mũi ra sao, đâu phải cứ cho đời là khổ rồi đi tìm lạc  ở  một  nơi  lý tưởng  nào đó  bên ngoài. Phải  thực sự  thấy  khổ  xuất  phát  từ  chính  mình  trước  đã. 

“Mình”, trên thực tế, chỉ là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Khổ phát sinh từ mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý khi tiếp xúc với sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp. 

25 

https://thuviensach.vn

[image: Image 23]



VIÊN  MINH

Thí  dụ:  Đấm  tay  vào  bàn  thấy  đau,  sờ  một  tấm nhung thấy êm; đau là cảm giác khổ, êm là cảm giác lạc từ thân tiếp xúc với vật thể. Mắt nhìn thấy sắc, tai nghe âm thanh, mũi ngửi mùi, lưỡi nếm vị vốn không khổ không lạc, nhưng thân xúc của các giác quan này vẫn thọ khổ thọ lạc, và đặc biệt khi ý biết pháp rất dễ 

sinh lạc, khổ, hỷ, ưu và xả tùy theo từng đối tượng. 

Khi mắt tiếp xúc với sắc, nhãn thức tiếp nhận hình ảnh.  Nếu  nhắm  mắt  lại,  hình  ảnh  đó  vẫn  hiện  ra, nghĩa là sắc đó đã được sao lưu vào bên trong. Hình ảnh  được  sao  lưu  vào  bên  trong  đó  gọi  là  “pháp trần”.  Pháp  này  trở  thành  đối  tượng  của  ý  gọi  là  ý tượng  (vật  khái  niệm),  ý  tượng  biến  thành  ý  tưởng (nghĩa  khái  niệm),  và  gắn  nhãn  thành  tên  gọi  (danh khái niệm) rồi từ những khái niệm này hình thành tư 

tưởng  và  quan  niệm  v.v...  Cũng  vậy,  tai  tiếp  xúc  với âm thanh, mũi với hương, lưỡi với vị, thân với vật xúc chạm  đều  chuyển  đối  tượng  khách  quan  bên  ngoài thành “pháp” chủ quan bên trong để làm đối tượng cho ý. Pháp có nhiều loại, nhưng loại “pháp trần” hay 

“cảnh  pháp”  này  đơn  giản  chỉ  là  “tướng”  của  sắc, thanh, hương, vị, xúc... đã được tưởng đưa vào bên trong.  Quá  trình  từ  sắc  thanh  hương  vị  xúc đưa  vào 26 

https://thuviensach.vn

[image: Image 24]

[image: Image 25]



VIÊN  MINH

thành  hình  ảnh  bên  trong  đó  gọi  là  quá  trình  khái niệm hóa. 











 

 

 

 

 

 

Vì vậy, suy nghĩ không nhất thiết phải qua từ ngữ. 

Suy  nghĩ  có  thể  chỉ  dựa  trên  những  kinh  nghiệm  về 

ngoại cảnh, những ý tượng đã được nhận dạng thành nội cảnh “pháp”, đó là suy nghĩ bằng “pháp” khi con vật, đứa bé sơ sinh hoặc khi con người chưa chế định ngôn ngữ. 

27 

https://thuviensach.vn

[image: Image 26]



VIÊN  MINH

Khi năm giác quan (ngũ căn) tiếp xúc với năm đối tượng bên ngoài (ngũ trần) thường phát sinh 3 cảm giác: khổ, lạc, xả (không khổ, không lạc). Và khi ý tiếp xúc với pháp cũng có 3 cảm xúc ưu, hỷ và xả (không ưu,  không  hỷ).  Như  khi  năm  giác  quan  tiếp  xúc  với năm đối tượng tương ứng, có cảm giác khó chịu gọi là cảm thọ khổ, hoặc dễ chịu gọi là cảm thọ lạc, cũng có khi thấy bình thường, không khó chịu hay dễ chịu gì cả, gọi là cảm thọ xả; ba cảm giác này xuất phát từ 

thân. Hoặc khi ý tiếp xúc với đối tượng đã được khái niệm  hoá  cũng  có  cảm  xúc  hỷ,  ưu  và  xả  thì  ba  cảm xúc  này  xuất  phát  từ  tâm.  Những  sự  tiếp  xúc  này, những  cảm  giác  này  là  hiện  thực,  có  thể  thấy  biết ngay không qua thời gian, ai cũng có thể ngay đây tự 

mình  thấy  biết,  không  cần  đợi  đến  ngày  mai.  Nếu không  thấy  chỉ  vì  tâm  mải  theo  đuổi  những  tưởng tượng  mà  quên  đi  thực  tại.  Vậy,  trước  tiên  cần  xác nhận các pháp là thực tại hiện tiền mà ai cũng có thể 

thấy được, không phải đi tìm kiếm ở đâu. 

Khi có cảm giác, thường phát sinh thích hay không thích. Thí dụ không ai thích khổ, nhưng nếu đơn giản không  thích  thôi  cũng  chưa  sao,  chỉ  khi  không  nhẫn được, muốn bằng mọi cách loại bỏ cái khổ đó đi, mới 28 

https://thuviensach.vn

[image: Image 27]

[image: Image 28]



VIÊN  MINH

sinh ra  bức  xúc, căng  thẳng.  Ý muốn loại bỏ  cái  khổ 

hay không muốn khổ tồn tại này gọi là  phi hữu ái. 



Thí dụ khi ngồi thiền, chân bị đau, tâm khởi lên ý muốn  chống  lại  cơn  đau.  Ý  muốn  chống  lại  cơn  đau không những không chấm dứt được cơn đau mà còn cảm thấy khổ hơn. 

Có  những  điều  thực  ra  không  khổ,  chỉ  vì  ý  muốn chống  lại  mà  sinh  ra  khổ,  như  muốn  ở  trong  phòng một  mình  cho  yên  tĩnh  một  ngày  thì  ngày  đó  cảm thấy  rất  an  lạc,  nhưng  nếu  bị  bắt  nhốt  cũng  trong 29 

https://thuviensach.vn

[image: Image 29]



VIÊN  MINH

phòng  đó  một  ngày  thì  lại  cảm  thấy  rất  khổ.  Việc  ở 

trong phòng  thì  giống nhau  nhưng  thích thì thấy lạc mà  ghét  thì  thấy  khổ  ngay.  Cùng  là  sự  việc  ở  trong phòng giống nhau nhưng khổ lạc khác nhau tuỳ thái độ của mỗi người. 

Càng  chống  lại  cái  khổ, muốn  khổ  mau chấm  dứt thì chỉ  làm  cho khổ  càng gia tăng.  Càng  muốn thoát khổ thì càng bị khổ trói buộc, đó là thái độ ứng xử sai lầm  khiến  cho  khổ  tâm  lý  gia  thêm  vào  khổ  sinh  lý, nên được gọi là  khổ khổ   trong Khổ Đế .  

Như người nông dân làm việc ngoài nắng thấy vui. 

Còn  anh  thư  sinh  ra  nắng  với  bao  nỗi  sợ:  sợ  nóng, nào sợ đen, sợ bị oxy hoá v.v... nên chỉ nghĩ đến thôi là đã thấy khổ rồi. Cái khổ này vốn không có, chỉ do tâm  đối  kháng,  sợ  hãi  sinh  ra  thôi.  Hơn  nữa,  không những  sinh  ra  khổ  mà  còn  mất  đi  đức  tính  kham nhẫn  nữa.  Trong  mười  ba-la-mật  có  đức  tính nhẫn nại,  vì  có  nhẫn  nại  mới  không  sinh  tâm  đối kháng nên không tạo thêm khổ trên khổ. Nhẫn nại là bình  thản  đón  nhận  cái  khổ  mà  không  khởi  tâm chống lại, khổ thì vẫn khổ, nhưng nhẫn nại được thì cái khổ đó không còn là vấn đề nghiêm trọng nữa. 

30 

https://thuviensach.vn

[image: Image 30]



VIÊN  MINH

Trở  lại  thí  dụ  ngồi  thiền,  hôm  nào  có  ý  chống  lại cơn  đau  chân  thì  chân  càng  có  cảm  giác  đau  hơn, càng căng thẳng và khó chịu hơn. Thực ra, nếu bình thản  không  chống  đối  thì  cơn  đau  sẽ  dễ  chịu  hơn nhiều.  Vì  vậy  có  những  cái  khổ  chỉ  do  tưởng  tượng tạo ra, hoàn toàn không có thực. Thí dụ đang lau nhà với tâm hoan hỷ thì không sao, nhưng nếu nghĩ, “sao em mình không lau mà mình phải lau” thì lau tới đâu liền thấy khổ tới đó. Loại khổ này do tư tưởng tạo ra. 

Vậy có hai loại khổ, cái khổ khách quan do điều kiện tự  nhiên  mà  có,  đó  là  cảm  giác  khổ  thật  (khổ  thọ), loại  khổ  thứ  hai  do  tâm  lý  phản  kháng  lại  cảm  giác khổ mà sinh ra, cái khổ này mới gọi là  khổ khổ. 

Vậy,  thoát  khổ  là  thoát  khỏi  cái  khổ  tâm  lý,  chứ 

không  phải  thoát  khỏi  cảm  giác  khổ  sinh  lý.  Thoát cảm  giác  khổ  sinh  lý  vẫn  chưa  phải  là  giải  thoát,  chỉ 

mới  thoả  mãn  bản  ngã  muốn  lạc  hoặc  không  muốn khổ  mà  thôi.  Không  nôn  nóng  thoát  khỏi  cảm  giác khổ, chỉ cảm nhận nó một cách trọn vẹn thì khổ khổ 

không  sinh.  Nói  cách  khác,  thoát  khổ  khổ  thì  chỉ 

cần thoát  khỏi  nguyên  nhân  sinh  ra  nó,  tức  thoát khỏi tâm sân - tư tưởng đối kháng của  phi hữu ái. Phi hữu  ái  không  sinh  thì  khổ  khổ  cũng  không  sinh, 31 

https://thuviensach.vn

[image: Image 31]



VIÊN  MINH

nhưng  khi  mong  thoát  cảm  giác  khổ,  tức  phi  hữu  ái đã  sinh,  thì  chỉ  làm  gia  thêm  cái  khổ  tâm  lý  lên  cái khổ sinh lý vốn là hậu quả tất nhiên do nhân trước đã tạo. Với khổ quả này chỉ cần thấy biết rõ ràng thì nó tự  sinh  tự  diệt,  không  cần  cố  thoát  để  rồi  chỉ  tạo thêm nhân sinh khổ mới. Cũng giống như đã giương cung  bắn  rồi  thì  đừng  mong  mũi  tên  không  bay  ra. 

Muốn mũi tên không bay ra thì tốt nhất đừng bắn. 

 Đã gây nhân bất thiện 

 Khi gặt quả khổ sinh 

 Lại không lo tỉnh ngộ 

 Cố thoát càng vô minh! 

Vì vậy, chủ yếu là trọn vẹn cảm nhận cái khổ ngay đây và bây giờ mới thấu hiểu được lẽ tự sinh tự diệt của  nó  mà  không  cần  mất  thời  gian  cố  gắng   “ly  khổ 

 đắc lạc” . Mong diệt khổ, tức đối kháng với khổ là đã tạo ra thời gian và thêm nhân sinh khổ. Thấy khổ như 

nó  là,  có  sinh  ắt  tự  diệt,  không  thêm  nhân  sinh  khổ 

thì khổ khổ không sinh. 

Ví  như  bác  sĩ  cho  thuốc  giảm  đau,  bệnh  nhân không  còn  thấy  đau  nữa  nhưng  không  chữa  được nguyên nhân thì vẫn chưa hết bệnh. Nếu đau dạ dày 32 

https://thuviensach.vn

[image: Image 32]



VIÊN  MINH

do tham ăn, chữa lành dạ dày lại càng tham ăn hơn, không  biết  rằng  chính  cơn  đau  dạ  dày  giúp  chữa bệnh tham ăn. Ngược lại càng tham ăn càng mong dạ 

dày thoát khổ. 

Nếu không diệt tận gốc tâm sân  phi hữu ái (tập đế) mà chỉ mong thoát khổ thì hết khổ này sẽ sinh ra khổ 

khác, khổ khổ chồng chất khó mà dừng lại. 



 Cảm giác lạc và nhân đưa đến “hoại khổ” 

Khi  có  cảm  giác  lạc  -  sung  sướng,  hạnh  phúc  - 

không ai muốn thoát, mà chỉ muốn giữ mãi để hưởng thụ và rồi chìm đắm trong đó. Cho nên ai cũng muốn thoát  khổ  được  lạc  nhưng  lạc  mới  là  đáng  sợ,  mới cần thoát, còn khổ nên chịu đựng để học ra bài học phát huy trí tuệ và đạo đức. Trở lại thí dụ đau dạ dày là  khổ,  nhưng  nhờ  khổ  mà  ăn  uống  cẩn  thận  hơn, biết  điều  chỉnh  tính  tham  ăn  và  học  được  rất  nhiều bài  học  giá  trị  khác.  Thì  ra  lo  thoát  khổ  để  được  lạc mà không biết lạc mới đáng sợ hơn, đáng thoát hơn. 

Khi  có  cảm  giác  lạc,  liền  muốn  giữ  lại,  muốn  nó  tồn tại  mãi,  tâm  tham  muốn  “thường  lạc”  ấy  gọi  là  hữu ái.  Mặc  dù  đang  lạc  nhưng  vì  hữu  ái  nên  vẫn  thấy 33 

https://thuviensach.vn

[image: Image 33]

[image: Image 34]



VIÊN  MINH

khổ. Nhiều người tu cứ muốn “ly khổ đắc lạc”, nhưng được lạc đâu phải đã hết khổ. 



Khi lạc mà muốn giữ lại, không muốn nó mất đi sẽ 

sinh ra 3 trường hợp: 

 1.  Sợ  lạc  hư  hoại:  Đang  hạnh  phúc  mà  mong  nó trường  tồn,  sợ  nó  mất  đi,  sợ  nó  hư  hoại,  như  vậy mặc dù đang lạc mà vẫn cảm thấy khổ. Ví như người có vợ đẹp, cứ nơm nớp lo sợ vợ bị người khác dụ dỗ, sợ vợ ngoại tình v.v... nên ăn không ngon ngủ không yên. Đó là cái khổ do sợ mất đi hạnh phúc đang có. 

34 

https://thuviensach.vn

[image: Image 35]



VIÊN  MINH

 2. Lạc tự hư hoại: Đang hạnh phúc bỗng nhiên sụp đổ  nên  cảm  thấy  tiếc  nuối,  hụt  hẫng,  đớn  đau,  bức xúc... Ví như đang thỏa mãn trong danh vọng, địa vị 

bỗng bị cất chức, đang giàu có bỗng bị trắng tay. Đó là khổ vì bị mất đi hạnh phúc đang có. 

 3. Lạc tồn tại mãi: Được lạc thì lo tìm cách hưởng thụ,  nhưng  hưởng  lạc  lâu  ngày  cũng  chán.  Như 

ăn phở lúc đầu thấy thích nhưng cứ ăn phở mỗi ngày không ai chịu nổi. Cho nên nếu lạc không hoại thì tâm ham  muốn  “thường  lạc”  cũng  sẽ  tự  hoại,  và  loay hoay  đi  tìm  cảm  giác  lạc  mới.  Đó là  khổ  do  đã  chán với hạnh phúc đang có. 

Cả ba trường hợp lạc trên rốt cuộc đều là khổ. Khổ 

vì  chưa  mất  nhưng  sợ  mất,  khổ  vì  bị  mất  nên  tiếc nuối  hoặc  khổ  vì  lạc  mãi  cũng  chán  chường.  Ba  cái khổ này đều phát xuất từ sự biến hoại nên gọi là  hoại khổ. 

Điều  này  có  liên  quan  đến  những  người  muốn hành  thiền  để  được  an  lạc.  Được  an  lạc  rồi  thì  có thực sự hết khổ không? Có an lạc rồi phải lo tu luyện hoài  để  duy  trì  kẻo  mất  cũng  khổ.  Hôm  nào  ngồi thiền mà không an lạc được thì càng thấy khổ hơn, và nếu cứ lạc trú hoài thì cũng chán, rồi lại nỗ lực tìm cái 35 

https://thuviensach.vn

[image: Image 36]



VIÊN  MINH

lạc khác cao hơn. Hoá ra có định lạc rồi cũng rơi vào hoại khổ, bất mãn với hoại khổ lại sinh khổ khổ như 

ban  đầu.  Rốt  cuộc,  những  nỗ  lực  tu  luyện  để  đạt được  sở  đắc  gì  cũng  đều  trở  thành  thất  vọng,  đúng không? Cần lưu ý rằng tất cả mọi nỗ lực hòng thoát khổ mà không chịu chấm dứt nguyên nhân sinh khổ 

đều chỉ là ý chí sai lầm của bản ngã mà thôi. 



 Cảm giác xả và nhân đưa đến “hành khổ” 

Cảm  giác  xả  lẽ  ra  là  không  khổ  không  lạc  nên  rất quân  bình,  ổn  định.  Cảm  giác  khổ  có  thể  là  duyên sinh ra khổ khổ, cảm giác lạc có thể là duyên sinh ra hoại khổ, còn cảm giác xả là không khổ không lạc sao cũng sinh ra khổ? Vậy mà trên thực tế, ít ai chịu nổi cảm  giác  quân  bình  đó  lâu  dài  được,  vì  trạng  thái bình  thường  dễ  sinh  nhàm chán  nên lại khởi  tâm đi tìm kiếm trạng thái lạc để hưởng thụ, đó là bản chất mê muội của vô minh và ái dục - lòng khao khát được thoả  mãn.  Phải  có  “món  ăn”  sắc,  thanh,  hương,  vị, xúc gì đó mới được nên tâm lại lăng xăng tạo tác để 

thỏa  mãn  bản  năng  thèm  khát.  Tâm  lăng  xăng  tìm kiếm đối tượng thoả mãn lòng ham muốn vật chất đó 36 

https://thuviensach.vn

[image: Image 37]

[image: Image 38]



VIÊN  MINH

là  dục ái.  Tìm kiếm lạc trú trong đối tượng thiền định hữu sắc đó là  sắc ái,  tìm kiếm lạc trú trong đối tượng thiền định vô sắc đó là  vô sắc ái.  Khăng khăng giữ dục ái,  sắc  ái,  vô  sắc  ái  đó  là   thủ,   khi  thủ  đủ  mạnh  liền sinh ra  hữu - tức ý chí vọng động tạo tác để rồi hậu quả  là  biến  cảm  giác  xả  bình  lặng  thành   hành  khổ  - 

cái khổ do thái độ tạo tác để mong trở thành cái ước muốn hay đạt được cái vọng cầu. 



Tóm lại, có 3 nguyên nhân sinh ra khổ đế:  

 - Một là tâm sân - chống lại cảm giác khổ - sinh ra khổ khổ. 

37 

https://thuviensach.vn

[image: Image 39]



VIÊN  MINH

 - Hai là tâm tham - muốn giữ cảm giác lạc - sinh ra hoại khổ. 

 -  Ba  là  tâm  si  -  phóng  dật,  trạo  cử,  bất  an  khi  có cảm giác xả - sinh ra hành khổ. 

Vậy có cố làm gì trong thái độ tham sân si cũng chỉ 

rơi vào khổ. Hoặc chỉ là đánh đổi cái khổ này sang cái khổ khác mà thôi. 

Thí  dụ:  Một  người  thấy  mình  sống  độc  thân  khổ 

quá  nên  nghĩ  phải  lấy  vợ,  lấy  chồng  sẽ  được  hạnh phúc. Có thể ban đầu khi mới lấy vợ, lấy chồng thì rất hạnh phúc, nhưng do cố bảo vệ hạnh phúc, hoặc do nơm nớp sợ mất vợ, mất chồng nên sinh ra hoại khổ. 

Lúc đó lấy vợ, lấy chồng rồi mới thấy có khi còn khổ 

hơn. Như vậy là chỉ đổi cái khổ độc thân sang cái khổ 

gia đình thôi, chẳng hơn gì cả. 

 Như  vậy,  nếu  khởi  niệm  -  tư  tưởng,  quan  niệm  - 

 sai  thì  sẽ  kéo  theo  chuỗi  sai  lầm  bất  tận,  và  cứ  thế 

 loay hoay mãi trong vòng sinh tử luân hồi, phiền não khổ đau. 

  



38 

https://thuviensach.vn

[image: Image 40]



VIÊN  MINH

 Thấy ra Bốn Sự Thật 

Nhiều  hành  giả  tưởng  đâu  đã  hiểu  Tứ  Thánh  Đế 

qua Kinh Luận, và đang nỗ lực tu hành để mong thoát khổ  là đúng  mà  không  biết  rằng  họ  đang hành theo Tập  đế,  không  phải  Đạo  đế.  Đối  tượng  của  Đạo  đế 

phải là Pháp hiện tại chứ không phải là lý tưởng nào ở tương lai mà cố nỗ lực tu luyện để mong đạt đến. 

Pháp thì phải  thấy ngay, không qua thời gian, nhìn lại là thấy, ngay nơi thực tại hiện tiền mà mỗi người có thể tự chứng.  Còn phương pháp hành trì nào đòi hỏi cố gắng tạo tác để trở thành hay đạt được lý tưởng ở 

tương  lai  thì  đều  là  Tập  đế  chứ  không  phải  Đạo  đế. 

Tiếc rằng  không  phải ai  cũng  thấy  được điều này,  vì cứ tưởng rằng mình đang tu giới định tuệ làm sao sai được,  nhưng  không  biết  rằng  giới  định  tuệ   “đặt  sai hướng”,  phục vụ cho bản ngã tham sân si thì chỉ trở 

thành  đại  ngã  chứ  không  thể  giác  ngộ  giải  thoát được.  Chống  lại  khổ  là  sân,  muốn được lạc là tham, vọng  động  tạo  tác  mà  tưởng  đang  tu  hành  là  si.  

Hành  theo  lối  bản  ngã  tham  sân  si  này  thì  vẫn  mãi loay  hoay  trong  Vô  Minh,  Ái  Dục.  Sao  gọi  là   “nhất hướng  xả  ly,  ly  tham,  đoạn  diệt,  an  tịnh,  chánh  trí giác ngộ Niết-bàn”  được! 

39 

https://thuviensach.vn

[image: Image 41]

[image: Image 42]

[image: Image 43]

[image: Image 44]

[image: Image 45]



VIÊN  MINH



 Chỉ thấy, không có “ta” thấy 

Mắt, tai, mũi, lưỡi và thân gọi chung là  thân thuộc Sắc  pháp.  Chánh  niệm  tỉnh  giác  hay  trọn  vẹn  tỉnh thức trên các hoạt động của mắt, tai, mũi, lưỡi, thân gọi là  niệm thân.  Cảm giác khổ/ưu, lạc/hỷ và xả gọi là thọ.  Chánh niệm tỉnh giác trên các cảm giác, cảm xúc ấy gọi là  niệm thọ.  Phi hữu ái, hữu ái và dục ái gọi là tâm.  Chánh niệm tỉnh giác trên các ái đó gọi là  niệm tâm.   Sự  tương  tác  duyên  hệ  giữa  căn,  trần  và  thức gọi là  pháp.  Chánh niệm tỉnh giác trên các sự tương hệ  ấy  để  thấy  đâu  là  che  lấp,  trói  buộc,  đâu  là  rỗng lặng trong sáng gọi là  niệm pháp.   

40 

https://thuviensach.vn

[image: Image 46]



VIÊN  MINH

Khi mắt thấy sắc mà tâm đầy đủ chánh niệm tỉnh giác sẽ không phát sinh hữu ái, phi hữu ái, dục ái, tức lúc đó không có vô minh ái dục. Trong kinh Tứ Niệm Xứ, khi  đi  đứng  ngồi nằm hoặc khi làm  mọi  việc mà có chánh niệm tỉnh giác, tức lúc đó đang niệm thân, nói  đúng  hơn  là  soi  sáng  -  minh  sát  -  thân  hay  trọn vẹn tỉnh thức với thân. Soi sáng thân tức chỉ có tâm đang biết thân hay danh đang biết sắc, chứ không có gì khác, không có cái ngã nào tu hay người nào hành cả. Đó gọi là  tuệ thấy danh-sắc.  Lúc đó chỉ thấy thực tại  danh-sắc đang là, như khi đi chỉ thấy thân (sắc) di chuyển  và  cái  tâm  (danh)  biết  thân  đang  di  chuyển mà  thôi.  Nếu  một  người  hành  thiền  sổ  tức  để  đạt được định, đạt được lạc trú thì trong đó vẫn còn cái ngã  hành  và  cái  ngã  đạt  như  các  đạo  sĩ  Bà-la-môn. 

Nhưng  nếu  chỉ  soi  sáng  và  cảm  nhận  diễn  biến  của sắc  thân  khi  đang  thở  vô  thở  ra  thôi,  không  có  ai trong đó tức đang thực chứng  tuệ thấy danh sắc. 



 Đừng cố tham thiền, chỉ cần tâm trong sáng Không hành theo đối tượng nào nhất định mà chủ 

 yếu là tâm soi sáng “thực tại đang là” để thấy ra Sự 

41 

https://thuviensach.vn

[image: Image 47]



VIÊN  MINH

 Thật.   Thí  dụ  như  đang  đi  thì  diễn  biến  trong  động thái đi là pháp thực tại đang là, (ngay cả từ “đi” cũng chỉ là khái niệm tạm dùng thôi). Soi sáng thân chỉ đơn giản  thấy  thân  như  nó  đang  là,  không  phải  để  định, để an lạc hay bất cứ mục đích nào khác. Nếu chỉ thấy, chỉ biết thôi, không xen cái “ta” lý trí thêm thắt điều gì, không tưởng là, cho là, muốn phải là, mong sẽ là… 

thì mới thấy biết được thực tánh của thân. Như ngay đây,  đang  đi  thì  chỉ  thấy  sự  di  chuyển  của  sắc  thân thôi, không xen vào tư tưởng, quan niệm, ảo tưởng 

“ta đi” hay bất cứ mục đích nào khác trong đó. Nếu không thì chỉ là bỏ hình bắt bóng - bỏ thực tại đang là, chạy theo khái niệm ảo sẽ là. 

Và như vậy, tại sao cứ phải “tham” thiền, “hành” 

thiền,  mà  không  thấy  biết  tự  nhiên  khi  đang  thở, đang đi, đang tưới cây, đang quét nhà, đang nấu ăn v.v...?  Tại  sao  lại  phải  đi  tìm  một  chỗ  lý  tưởng  để 

hành thiền  theo một phương pháp chế định  nào đó mới thấy thân? Trong khi đang nấu ăn, quét nhà hoặc làm  mọi  việc  mà  vẫn  thấy  thân  như  nó  đang  là  thôi thì ngay đó chỉ còn có diễn biến của sắc pháp, không có cái gọi là “thân ta” hay “ta hành” nào cả. Như Tỳ-kheo ni Paṭācārā đi khất thực về, trong khi đang rửa 42 

https://thuviensach.vn

[image: Image 48]



VIÊN  MINH

chân đã chứng ngộ hoàn hảo tâm bất sanh (A-la-hán) chứ đâu phải lo rửa chân cho xong để đi tìm chỗ cố 

ngồi  thiền  cho  mong  mau  đắc  Quả!  Chỉ  cần  đừng thêm ý đồ của bản ngã vào mọi sự, vì thêm vào bất cứ ý niệm nào thì không thể thấy Sự Thật được nữa. 

Nhưng  không  ít  người  nỗ  lực  hành  thiền  chỉ  vì  xuất phát từ ý đồ mong đạt được một sở đắc nào đó nên khó mà chứng ngộ được pháp tánh chân đế ngay đây và bây giờ! 

Ngay  nơi  mắt  thấy  sắc,  chỉ  là  thấy  thôi,  không thêm thắt gì, không mong cầu gì (không dục ái, hữu ái, phi hữu ái) là hoàn hảo, là viên mãn, là Đạo đế thì liền ngay đó thấy Diệt đế rồi còn tìm cầu gì nữa! Vậy vấn đề là ở chỗ khi thấy, nghe... không trọn vẹn tỉnh thức  mà  để  tham  sân  si  khởi  lên  thì  hoặc  là  muốn nắm giữ đối tượng lại để thụ hưởng, hoặc muốn loại bỏ  nó  đi  để  mong  đắc  Định,  đắc  Quả,  nhưng  cả  hai đều thể hiện bản ngã tham sân si mà thôi. Vì sao? Vì không thấy rõ thực tại tức là si, muốn nắm giữ hoặc mong trở thành tức là tham, và nóng lòng loại bỏ tức là sân, hoá ra cứ mải loay hoay vẫn chỉ là Tập đế. 

Còn đối với niệm thọ (Danh), khi có cảm giác khổ/ 

ưu  thì  cũng  chỉ  thấy  khổ/ưu  thôi,  đừng  cố  diệt,  cố 

43 

https://thuviensach.vn

[image: Image 49]



VIÊN  MINH

loại bỏ khổ/ưu hay giải thoát khỏi khổ/ưu, vì như vậy là rơi vào phi hữu ái. Khi có cảm giác lạc/hỷ chỉ thấy lạc/hỷ thôi đừng cố nắm giữ vì cố duy trì, phát triển nó là rơi vào hữu ái. Khi có cảm giác hoặc cảm xúc xả 

thì  chỉ  thấy  xả  thôi  đừng  khởi  tâm  mong  cầu, tìm kiếm hay tạo tác để được gì khác vì như thế là rơi vào dục ái, sắc ái và vô sắc ái. 

Điều duy nhất là chỉ  thấy ra thôi, không thêm bớt gì cả - không tưởng là, cho là, muốn phải là hay mong sẽ  là  -  vì  thêm  bớt  theo  tư  kiến  tư  dục  chỉ  là  động thái  của  Tập  đế.  Còn  tu  theo  Đạo  đế  thì  trong  thấy chỉ thấy, trong nghe chỉ nghe thôi, không có ta nghe, ta thấy ở đó. 

Trong trường hợp do tập khí ngủ ngầm (anusaya) của  bản  ngã  mà khởi  sinh  dục  ái, hữu ái,  phi hữu ái thì cũng chỉ thấy đó là dục ái, hữu ái, phi hữu ái sinh diệt  như  nó  đang  là,  đừng  xen  thêm  tư  kiến  tư  dục vào vì chỉ làm cho phức tạp hơn nên không thể thấy được Sự Thật như Đức Phật dạy trong niệm pháp. 

Nhìn kỹ hơn, nội dung của sự  thấy biết chân thực hay   tri  kiến  thanh  tịnh  cần  có  3  yếu  tố,  đó  là   giới, định và tuệ.  Được thể hiện qua tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác hoặc trong lành, định tĩnh, sáng suốt. 

44 

https://thuviensach.vn

[image: Image 50]

[image: Image 51]

[image: Image 52]

[image: Image 53]

[image: Image 54]

[image: Image 55]



VIÊN  MINH

 Giới 

→ 

 Tinh tấn 

→ 

 Trong lành 

 Định 

→ 

 Chánh niệm 

→ 

 Định tĩnh 

 Tuệ 

→ 

 Tỉnh giác 

→ 

 Sáng suốt 

Thỉnh  thoảng  chúng  ta  sẽ  sử  dụng  cụm  từ  trong lành, định tĩnh, sáng suốt thay giới, định, tuệ và tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác cho dễ hiểu hơn. 

Khi  mắt  thấy  sắc  hoặc  thân  cảm  thọ  khổ,  lạc,  xả 

mà  tâm  trong  lành,  định  tĩnh,  sáng  suốt  tức  có  tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác hay có giới định tuệ thì đó là Đạo đế. Có Đạo đế thì Tập đế không sinh, hoặc có sinh  thì  cũng  diệt,  mà  Tập  đế  diệt  thì  không  có  Khổ 

đế. Ngay đó chỉ còn Diệt đế tức tịch tịnh Niết-bàn. 











 

45 

https://thuviensach.vn

[image: Image 56]



VIÊN  MINH

Thực ra, không phải tinh tấn chánh niệm tỉnh giác là để mong đạt được điều gì mà chỉ đưa tâm trở về 

với bản chất trong lành, định tĩnh, sáng suốt thì ở đó Tập đế và Khổ đế không sinh khởi mà chỉ còn Đạo đế 

đang thấy ra Diệt đế mà thôi. Ngay đó là Đạo đế, Diệt đế  nên  không  cần  phải  nỗ  lực  tìm  cầu  gì  nữa.  Khi mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  hoặc  cảm  giác  khổ,  lạc,  xả 

đang  hiện  diện,  nếu  tâm  trong  lành,  định  tĩnh,  sáng suốt thì ngay đó Tập đế không sinh, tức là phi hữu ái, hữu ái, dục ái không sinh, vì vậy Khổ đế cũng không thì ngay đó chính là Diệt đế. Cho nên, ngay khi đang đi mà  tâm đầy  đủ  tinh  tấn chánh niệm  tỉnh giác tức đầy  đủ  giới  định  tuệ  thì  toàn  bộ  Diệt  đế  và  Đạo  đế 

đang  ở  ngay  đây.  Nhưng  do  cứ  mải  khởi  tâm  mong cầu, tìm kiếm, cố gắng để đạt đến lý tưởng tương lai nên  mới  sinh  ra  luân  hồi  sinh  tử.  Thấy  ra  điều  này, mỗi  lần  khởi  ý  định  tu  luyện  hay  ngồi  thiền  liền  tự 

nhiên  thấy  mắc  cỡ  (tàm  quý)  với  cái  tham  của  tâm 

“hữu-tướng-tác-cầu”. Vì chỉ mới khởi ý ngồi thiền là đã thấy rõ cái ngã đang nỗ lực để mong đạt được an lạc  giải  thoát,  mong đạt  được  Niết-bàn, nhưng thực ra là đang tạo tác Tập đế mà không tự biết. Điều này quá tinh vi, rất khó nhận ra quá, phải không? 

46 

https://thuviensach.vn

[image: Image 57]



VIÊN  MINH

Tóm lại, khi đang làm bất cứ điều gì hay ở trong bất kỳ trạng thái nào, ngay đó  tâm trong lành, định tĩnh, sáng suốt thì thực tại tự trình hiện một cách chân thực mà không cần khởi tâm tìm cầu hay loại bỏ gì cả. 

Hôm nay, chúng ta trình bày thực tại đang diễn ra nơi  mọi  người,  ai  cũng  có  thể  thấy  ngay,  không  cần chờ đến ngày mai hay bất kỳ đâu khác mới thấy. Như 

Đức Phật dạy trong Kinh Nhất Dạ Hiền: Quá khứ không truy tìm  

 Tương lai không ước vọng  

 Quá khứ đã đoạn tận  

 Tương lai thời chưa đến  

 Chỉ có Pháp hiện tại 

 Tuệ Quán chính là đây 

 Không động không rung chuyển  

 Biết vậy nên tu tập 

 Hôm nay nhiệt tâm làm 

 Ai biết chết ngày mai. 

Đừng nói là “tôi” đang cố gắng tu hành để mai kia đắc Đạo, mà chủ yếu là có đang trọn vẹn thấy rõ thực tại thân-thọ-tâm-pháp đang là không. Đang là gì cũng được,  quan  trọng  là  có  tự  soi  sáng  được  thực  tại 47 

https://thuviensach.vn

[image: Image 58]



VIÊN  MINH

đang  là  đó  hay  không  thôi.  Đang  ngồi  thì  chỉ  thấy thân  đang  hiện  diện,  đó  là  thực  tại,  trở  về  với  thực tại  là  tinh  tấn,  trọn  vẹn  với  thực  tại  là  chánh  niệm, thấy ra thực tại là tỉnh giác. 



 Phần hỏi đáp 

Hỏi:   Xin  thầy  nói  rõ  hơn  nghĩa  của  từ  tinh  tấn,  vì nếu  tinh  tấn  là  tích  cực  miên  mật  để  tìm  cầu  thì  có thể bị rơi vào cái tham hay không? 

Đáp: Tinh tấn nói chung là 1 trong 6 biệt cảnh tâm sở vốn không thiện không bất thiện, nhưng đi chung với tâm thiện thì hỗ trợ cho thiện, đi chung với tâm bất thiện thì hỗ trợ cho bất thiện, đi chung với trí tuệ 

thì nghiêm túc, chân thành, không buông lung phóng dật. Như trong Tứ Chánh Cần thì tinh tấn có nghĩa là buông  bỏ  bất  thiện  để  trở  về  với  bản  tánh  lương thiện.  Trong  Tứ  Niệm  Xứ  thì  tinh  tấn  có  nghĩa  là buông  bỏ  khái  niệm  tục  đế  để  trở  về  với  thực  tánh chân đế. Vậy tinh tấn theo nghĩa Đạo là  xả ly buông lung phóng dật để trở về trọn vẹn tỉnh thức với thực tại  hiện  tiền  chứ  không  phải  là   tích  cực  miên  mật theo  nghĩa   cố  gắng  không  ngừng  trong  tục  đế  mà hầu hết là xuất phát từ bản ngã. 

48 

https://thuviensach.vn

[image: Image 59]



VIÊN  MINH

Theo tục đế thì tinh tấn cũng có nghĩa là cố gắng, nỗ lực, siêng năng, cần mẫn, như làm một việc gì đều cần tận lực. Nhưng có khi nỗ lực để phục vụ cho bản ngã  tham  sân  si,  có khi nỗ  lực để  vượt  qua điều ác, phát  huy  điều  thiện  nên  vấn  đề  là  nỗ  lực  gì  mới được.  Thường  cố  gắng  phát    xuất  từ  ý  đồ  đạt  được một mục đích nào đó, dù thiện hay bất thiện đều là công cụ của bản ngã. Thí dụ nỗ lực ngồi thiền với mục đích  đắc  định,  đắc  tuệ  hoặc  để  được  an  lạc,  thần thông  gì  cũng  vẫn  là  tham  vọng  của  bản  ngã.  Trong khi  thiền  thật  sự  thì  chỉ  cần  thấy  ra  sự  thật  đang  là thôi,  như  đang  quét  nhà,  đang  nấu  cơm  trong  trọn vẹn tỉnh thức chẳng hạn. 

Vậy  tinh  tấn  đúng  nghĩa  không  phải  là  nỗ  lực  để 

đạt  được  tham  vọng  mà  chính  là  buông  mọi  nỗ  lực tham  vọng   “sinh,  hữu,  tác,  thành”   để  trở  về   “không sinh, không  hữu,  không  tác,  không  thành”   như  Đức Phật dạy trong Udāna, Tiểu Bộ Kinh. 

 

 

 

49 

https://thuviensach.vn

[image: Image 60]



VIÊN  MINH

Hỏi:   Xin  thầy  cho  con  biết  thế  nào  là  ngồi  thiền theo đúng nghĩa Phật dạy? 

Đáp: Đừng vội nói đến việc ngồi thiền, phải thông suốt nguyên lý thiền trước đã. Thật ra không phải chỉ 

ngồi  thiền  vì  đi  cũng  thiền,  nằm  cũng  thiền,  đứng cũng thiền, tất cả đều thiền được, đâu phải chỉ ngồi thôi  mới  gọi  là  thiền.  Nên  thiền  tự  nhiên  bất  cứ  khi nào  ngồi  tốt  hơn  là  cố  ngồi  thiền theo  lập  trình  của bản ngã. Điều này chúng ta sẽ nói sau. 



Hỏi:   Nếu  cố  gắng  chánh  niệm  thì  có  chấp  thủ 

 không? Vì sợ buông ra là khổ đến. 

Đáp: Nếu sợ khổ mà cố gắng chánh niệm thì đúng là  vẫn  còn  chấp  thủ.  Tinh  tấn  chánh  niệm  tỉnh  giác chính  là  để  thấy  khổ,  có  thấy  khổ  mới  không  còn chấp thủ tham ái. Do đó sử dụng thiền để chống lại khổ  thì  đó  là  phi  hữu  ái,  là  Tập  đế  chứ  không  phải Đạo đế. Nên trong Bộ Kinh Tương Ưng Đức Phật dạy chư  Tỳ  Kheo  nếu  được  hỏi  dưới  sự  hướng  dẫn  của Thế Tôn  tu hành vì mục đích gì thì hãy trả lời là vì  liễu tri khổ. 

50 

https://thuviensach.vn

[image: Image 61]

[image: Image 62]

[image: Image 63]

[image: Image 64]

[image: Image 65]



VIÊN  MINH

2. TẬP ĐẾ 

Chúng ta đã nói về Bốn Sự Thật diễn ra nơi thực tại thân-tâm-cảnh  trong  đó  bao  gồm  thân,  thọ,  tâm, pháp; nói về các ái đối với những cảm thọ mà sinh ra các loại khổ; nói về đâu là Danh pháp đâu là Sắc pháp. 

 

51 

https://thuviensach.vn

[image: Image 66]



VIÊN  MINH

Chúng  ta  cũng  đã  nhắc  đến  một  điều  là  có  khi tưởng đang tu theo giới định tuệ của Đạo đế mà trên thực tế là đang tu theo tham sân si của Tập đế. Nếu không  nhận  ra  điều  này  thì  tu  hoài  vẫn  chỉ  làm  con rối  cho  trò  chơi  của  bản  ngã  hoặc  làm  giàu  cho  cái 

“ta” ảo tưởng mà thôi. Trong khi tu thực sự chỉ là soi sáng, phát  hiện  tiến  trình  hình  thành,  phát  triển  và diễn  biến  của  bản  ngã,  để  thấy  ra  nguyên  nhân  của đau khổ và sự chấm dứt đau khổ như thế nào thôi. 

Do  đó  Đức  Phật  nói  cuối  cùng  việc  tu  hành  của Ngài  là  tìm  ra  người  thợ  làm  nhà,  tức  bản  ngã  - 

nguyên  nhân  tạo  ra  luân  hồi  sinh  tử.  Vậy  tu  không phải  để  rèn  luyện  cho  bản  ngã  hoàn  hảo  hơn  mà chính là chấm dứt ảo tưởng hình thành và phát triển bản ngã. Nếu giữ giới luật, hành thiền định, tu thiền tuệ mà tăng thêm bản ngã thì Đức Phật gọi là đặt sai hướng,  vì  đó  là  hành  theo  Tập  đế,  không  phải  Đạo đế. 

 

 Bản ngã và Tập đế 

Vậy  hôm  nay  chúng  ta  nói  về  sự  hình  thành  bản ngã  tức  hình  thành  Tập  đế,  mà  hình  thành  Tập  đế 

52 

https://thuviensach.vn

[image: Image 67]



VIÊN  MINH

cũng chính là hình thành bản ngã. Có thể hành theo Tập đế cũng tạo ra được những cảnh giới rất cao như 

các  cõi  Trời  Dục  giới, Sắc giới,  Vô  sắc giới  nhưng đã còn Tập đế thì vẫn còn Khổ đế. 

Nội dung của bản ngã là Vô minh và Ái dục. Ái dục không  phải  khi  nào  cũng  bất  thiện,  có  khi  thiện  hay rất thiện như Sắc ái, Vô sắc ái hoặc một đời sống rất đạo  đức  trong  tam  giới.  Vì  thế  dễ  gây  ra  hiểu  lầm, xem đó là gương mẫu, là mục đích tu hành để vươn tới. Nhưng  thực  ra  cái  đạo  đức  đó  vẫn  là  bản  ngã, không thể giác ngộ được. Đó không phải là Ba-la-mật. 

Như Bồ-đề Đạt-ma nói, những việc làm đạo đức của Vua  Lương  Võ  Đế  không  có  công  đức  gì  vì  còn  thấy mình có công đức tức còn hữu công, hữu danh, hữu ngã.  Đạo  đức  phải  phát  xuất  từ  sự  giác  ngộ  mới  là đạo  đức  thật.  Khi  nào  không  còn  ảo  tưởng  về  bản ngã mới thể hiện đúng cái Đức của Đạo. Đạo đức hữu vi  hữu  ngã  chỉ  có  thể  giúp  sinh  lên  các  cõi  trời  Dục giới,  Sắc  giới  và  Vô  sắc  giới,  nghĩa  là  vẫn  không  ra ngoài  Tam  giới.  Trong  Tam  giới  thì  vẫn  còn  bị  trói buộc, vì  còn  ham  thích thọ  lạc, còn muốn  chạy trốn cái  khổ  trong  cõi  trần  gian.  Đạo  đức  và  phước  báu như  thế  chỉ  làm  giàu  cho  bản  ngã  mà  thôi.  Tu  như 

53 

https://thuviensach.vn

[image: Image 68]

[image: Image 69]



VIÊN  MINH

vậy Đức Phật gọi là tu không đúng hướng, như cầm cây  kim  không  đúng  hướng  thì  không  đâm  thủng được gì, cũng vậy, dù nói là hành theo giáo pháp của Đức Phật, nhưng không đúng hướng thì vẫn chỉ tăng ngã  ái,  ngã  kiến,  ngã  thủ  không  thể  nào  chọc  thủng vô  minh  ái  dục  được.  Đức  Phật  xác  định  rằng  giáo pháp  này  chỉ  có   nhất  hướng  viễn  ly,  ly  tham,  đoạn diệt, an tịnh, chánh trí, giác ngộ, Niết-bàn.  Đoạn diệt là đoạn diệt Tập đế (phi hữu ái, hữu ái, dục ái). Tập đế  diệt  thì  Khổ  Đế  (khổ  khổ,  hoại  khổ,  hành  khổ) cũng diệt. Cho dù còn quả khổ, lạc, xả thì vẫn không còn  Khổ  đế, mà  không  còn  Tập  đế,  Khổ  đế  thì  đó chính là Diệt đế, là Niết-bàn. 



54 

https://thuviensach.vn

[image: Image 70]



VIÊN  MINH

 Ngũ uẩn: cơ cấu hình thành bản ngã Trong  tiến  trình  ngũ  uẩn,  khởi  đầu  sự  tương  tác giữa  mắt  với  sắc,  tai  với  âm  thanh,  mũi  với  hương, lưỡi  với  vị,  thân  với  xúc  gọi  là   sắc  uẩn.   Sự  tiếp  xúc này  tạo  ra  cảm  giác  khổ,  lạc,  xả  gọi  là   thọ  uẩn,   như 

khi  đập  tay  xuống  bàn thì  cảm thấy đau. Đó  là  thân xúc  sinh  cảm  thọ  khổ.  Khi  có  thọ  thì  liền  nhận  biết xúc  thọ  đó,  sự  nhận  biết  này  là   tưởng  uẩn,   như  khi tay tiếp xúc với mặt bàn, cảm thấy cứng hoặc mềm, dễ chịu hoặc khó chịu... liền nhận biết đối tượng là gì. 

Nếu trải qua những diễn biến trên, tâm phản ứng với thái độ tạo tác thiện, bất thiện hoặc vô ký, đó là  hành uẩn.  Cuối cùng nội dung toàn bộ diễn biến trên hình thành   thức  uẩn.    Thức  uẩn  vừa  là  tâm  khởi  lên  hình thành  tiến  trình  ngũ  uẩn,  vừa  sao  lưu  tiến  trình này vào tiềm thức Bhavaṅga. Chính 5 giai đoạn diễn biến này của ngũ uẩn đã hình thành, tích luỹ kiến thức và kinh  nghiệm  dưới  dạng  sở  tri,  sở  đắc  cho  bản  ngã, đồng thời cũng chính là cơ cấu của Tập đế. 



55 

https://thuviensach.vn

[image: Image 71]



VIÊN  MINH

 Ngũ uẩn  →  kinh nghiệm  →  bản ngã  → Tập đế 

Trong  5  uẩn  này,  hành  uẩn  là  khâu  chính  quyết định phản ứng tạo tác hình thành Tập đế, cho nên chỉ 

khi  nào  hành  uẩn  được  giới  định  tuệ  (Đạo  đế)  soi sáng thì mới thoát được 3 ái: tham, sân, si để trở về 

với bản chất trong lành, định tĩnh, sáng suốt của tâm, không  còn  rơi  vào  Tập  đế  nữa.  Nếu  không  đủ  cảnh giác,  khi  nỗ  lực  tu  hành  với  tham  vọng  đạt  được  sở 

tri sở đắc là đã bị tham sân si chi phối mà cứ tưởng mình đang hành theo giới định tuệ! 

Đạo đế là giới-định-tuệ hay trong lành, định tĩnh, sáng  suốt  là  bản  chất  tự  nhiên,  tuỳ  duyên  tuỳ  pháp mà  ứng  nhưng  vẫn   không,  vô  tướng,  vô   tác ,  vô  cầu nên tự nó rất linh hoạt mà không hề lăng xăng dụng công tạo tác như Tập đế. Do đó đừng lầm Tập đế hữu vi hữu ngã với Đạo đế vô vi vô ngã. 

 

 Mười hai duyên sinh 

Tập đế được mô tả ngắn gọn qua tiến trình 5 uẩn và  còn  được  Đức  Phật  triển  khai  chi  tiết  hơn  qua tiến trình duyên sinh của 12 yếu tố tạo thành toàn bộ 

dòng sinh tử luân hồi gọi là Mười Hai Duyên Khởi: 56 

https://thuviensach.vn

[image: Image 72]



VIÊN  MINH

 Vô minh → Hành → 

 Thức → Danh sắc → Lục nhập → Xúc → Thọ →  

 Ái → Thủ → Hữu → 

 Sinh → Lão tử  (Sầu, bi, khổ, ưu, não). 

Tất cả 12 yếu tố nêu trên tạo thành một chuỗi, cái trước duyên cái sau mà sinh khởi trở thành một vòng tròn lặp đi lặp lại. Trong đời sống thực tế có thể quan sát hay cảm nhận được sự sinh diệt của chúng. 

 Vô minh là không thấy biết sự thật đang vận hành nơi  căn,  trần  và  thức;  không  thấy  biết  thực  tại  thân thọ tâm pháp đang diễn ra... như đang thở, đang ăn, đang  đi  đứng  ngồi  nằm  mà  chỉ  thấy  một  cái  “ta” 

trong  những  hoạt  động  đó.  Một  cái  “ta”  hoàn  toàn không có thực, chỉ do ảo tưởng tạo ra. Như khi đang đi, thì chỉ có những trạng thái, những tư thế, những động  tác  đang  diễn  biến  thôi,  tìm  đâu  ra  cái  “ta” 

trong đó! 

Khi vô minh thì chỉ thấy cái ảo chứ không thấy cái thực.  Như  khi  đang  đi,  va  chạm  phải  ai  đó  liền  nổi giận.  Tại  sao?  Vì  lúc  đó  đang  ở  trong  tình  trạng  vô minh, không biết rõ trình tự diễn biến trong “sự” đi mà chỉ thấy “ta” đi, nên cái “ta” mới nổi giận. Nếu lúc 57 

https://thuviensach.vn

[image: Image 73]



VIÊN  MINH

đó đi với tâm định tĩnh sáng suốt thì đâu dễ nổi sân. 

Trong đi, sáng suốt biết đang đi thì đó là minh, trong minh không có cái “ta” hiện hữu. 

Vô  minh  tạo  ra  ảo  tưởng  rồi  sống  trong  ảo  tưởng đó, giống như lúc ngủ do đói nên mộng thấy đang dự 

một  buổi  tiệc  đầy  món  ngon  vật  lạ,  nhưng  ăn  hoài không no, vì lúc đó ăn là mộng, cảm giác đói mới thực. 

 Đừng tưởng vô minh là không biết gì, chính vì biết quá nhiều thứ bên ngoài (tục đế) mà không biết thực tại thân tâm (chân đế) nên mới gọi là vô minh.  Nhiều người kinh điển, kiến thức đầy đầu, thiên văn, địa lý đều giỏi nhưng vẫn phiền não khổ đau, chỉ vì biết quá nhiều  mà  không  biết  gì  về  chính  mình.  Vừa  rồi  có người hỏi: “Tại sao chư Tăng cạo đầu mà Đức Phật lại không?” Biết được điều đó thì liệu có lợi ích gì, thực tại thân-tâm-cảnh đang đây không biết mà muốn biết vì sao Phật có tóc để làm gì? Biết nhiều chuyện như 

thế mà không tự biết mình thì vô minh vẫn hoàn vô minh thôi. 

Còn nếu mình biết mình như thế này: Tôi tên là..., tôi  sinh  năm  tháng  ngày  giờ  là...,  quê  quán  của  tôi là..., chức vụ địa vị của tôi là v.v... và v.v... đều nhớ rõ 58 

https://thuviensach.vn

[image: Image 74]



VIÊN  MINH

vanh  vách,  nhưng  không  biết  nguyên  nhân  vì  sao mình  đau  khổ  thì  cũng  vẫn  là  vô  minh.  Vì  biết  tất cả những cái đó chỉ là khái niệm quy ước không phải là Sự Thật rốt ráo, không phải là thực tánh chân đế, nên  cái  biết  đó  chỉ  dùng  trong  đối  đãi,  không  ích  gì cho việc giác ngộ giải thoát cả. 

Có  câu  chuyện  thật  buồn  cười,  anh  chàng  nọ  vẽ 

khuôn chân mình để đi đóng giày. Đến tiệm giày mới phát hiện quên cái khuôn ở nhà nên quay về lấy. Thợ 

giày bảo anh đưa chân ra đo ngay cho nhưng anh tin cái khuôn anh vẽ hơn chính chân anh nên nhất định phải quay về lấy mới được! Cho nên nhiều khi mình tin vào tờ lý lịch hơn chính bản thân mình. Người tu cần phải biết bản thân mình đang như thế nào, chứ 

không  phải  mình  là  hòa  thượng,  là  trụ  trì  hay  tiến sĩ..., tất cả những thứ đó đều không phải là cái thực, không  thấy  cái  thực  là  vô  minh,  mà  chấp  cái  không thực lại thêm tà kiến. 

Bây giờ, tại sao trong Kinh lại nói  vô minh và  hành thuộc  quá  khứ?  Không  phải  quá  khứ  là  kiếp  trước hoặc hôm qua, hôm kia gì đâu, mà là ngay đây đang bị  vô  minh  và  vọng  động   dẫn  trước  che  mờ  nên không rõ biết thực tại thân-tâm-cảnh đang là. Thí dụ, 59 

https://thuviensach.vn

[image: Image 75]



VIÊN  MINH

khi  đang  đi  tâm  buông  lung  phóng  dật  theo  ngoại cảnh - biểu hiện của vô minh và hành  - nên  ở trong tình trạng không tự biết mình mà giẫm phải cái gai, bị 

đau rồi nổi sân. Nếu nổi sân với cái gai là hiện tại thì cái tâm vô minh vọng động ngay trước nó tất nhiên là quá khứ. Nếu trước đó là sáng suốt trầm tĩnh - không có  vô  minh,  hành  -  thì  toàn  bộ  chuỗi  duyên  sinh không khởi, nên cũng không có nổi sân. 

Nói  cách  khác,  vì  vô  minh  có  mặt  trước  nên  tâm thiếu định tĩnh sáng suốt, thiếu trọn vẹn tỉnh giác với thức, danh sắc, lục nhập;  do đó khi  xúc, thọ xuất hiện mới phản ứng với tâm sân như vậy. Sân chính là  ái.   Ái củng cố thành  thủ,  nếu sân chỉ sinh rồi diệt ngay thì chẳng sao, nhưng vì  thủ nên mới đủ lực thúc đẩy để 

thực  hiện  ý  đồ,  đó  là   hữu.    Hữu  chính  là  hành  động tạo tác để trở thành. 

Ở đây, cần nhấn mạnh  hữu là  tạo tác để trở thành chứ không phải hành động đơn thuần không tạo tác gọi là   duy  tác,   tức  là  hành động  trọn  vẹn  tỉnh thức  trong hiện tại, không có ý đồ trở thành gì ở tương lai cả. 

Vậy,  tiến  trình  12  nhân  duyên  có  thể  nhấn  mạnh vào một số mấu chốt quan trọng: 

60 

https://thuviensach.vn

[image: Image 76]



VIÊN  MINH

 Vô minh... → ái + thủ + hữu → sinh tử... 

Những  thực  kiện  này  xảy  ra  nơi  mỗi  người  nên chúng  ta  cần  thấy  ra  sự  thật  ngay  nơi  thực  tại  thân tâm, còn ngôn từ chỉ mượn để diễn đạt thôi không có gì trong đó để  “tầm chương trích cú”.  Như nói “đây là  chai  nước  LaVie”,  thì  quan  trọng  là  thấy  ra chai nước  này,  đừng  quá  chú  trọng  vào  câu  nói  này  hay tên gọi kia. 

Trước đây, Đức Phật thường đơn giản chỉ thẳng sự 

thật đang diễn ra nơi người nghe, còn ngôn từ chỉ là phụ đề thôi. Ai thấy thì thấy ngay, ai không thấy mà cứ bám vào ngôn từ thì ngày càng xa sự thật. Người sau đọc Kinh hoài không hiểu vì Kinh chỉ là ngôn ngữ 

được dùng để tường thuật lại, không phải là sự thật mà người nghe ngay lúc đó đã giác ngộ, còn lại cái vỏ 

ngôn  từ  cứ  qua  tay  các  nhà  chú  giải,  các  vị  luận  sư 

đầy  lý  trí  mà  thành   “kho  kiến  thức  như  khu  rừng rậm”   Đức  Phật  gọi  là   “kiến  trù  lâm”   khó  mà  hiểu được  huống  gì  thấy  ra  hay  thực  chứng!  Vì  vậy  mỗi người  phải  tự  khám  phá  những  thực  kiện  này  ngay nơi  chính  mình,  không  cần  theo  bất  cứ  chú  giải  hay phương pháp luận nào của người sau thêm thắt. Đã theo khuôn mẫu của người khác thì muôn đời vẫn là 61 

https://thuviensach.vn

[image: Image 77]



VIÊN  MINH

bắt chước, là nhai lại cái bã của tiền nhân, không bao giờ thấy được Pháp. 

Bây giờ,  chỉ cần  nhìn kỹ lại diễn  biến nơi thực tại thì sẽ thấy ngay:  Có vô minh thì ái (phi hữu ái, hữu ái, dục ái) liền sinh khi có cảm giác (khổ, lạc, xả) qua sự 

 tiếp xúc của giác quan (căn) và đối tượng (trần).  

Như khi có một cơn đau. Thực ra cảm giác đau thì chỉ như vậy, nhưng chính ảo tưởng - biểu hiện của vô minh  -  sinh  ra  phi  hữu  ái  (sân)  khiến  cơn  đau trở 

thành  khó  chịu  hơn  rất  nhiều,  tưởng  chừng  như 

không thể chịu nổi. Trên thực tế không chịu nổi là do thái độ đối kháng mà thôi. Nếu cơn đau thật sự quá sức  chịu  được  thì  tự  nhiên  ngất  xỉu  để  ngắt  cái  khổ 

đó ngay. 

Một khi đã than “tại sao tôi khổ thế này, tôi không thể nào chịu đựng được” thì đó chính là Tập đế, là vô minh ái dục, mà cụ thể là thái độ đối kháng lại cái khổ 

đó (phi hữu ái) nên mới thấy khổ càng tăng lên đến mức không chịu được (khổ khổ). Cái khổ thực thì chịu được, còn cái khổ do ảo tưởng sinh ra ảo giác thì vô cùng khó chịu. Lẽ ra cứ bình thản chịu đựng mà cảm nhận trung thực thì có thể thấy rõ bản chất thật của 62 

https://thuviensach.vn

[image: Image 78]



VIÊN  MINH

nó,  bằng  không,  muôn  đời  vẫn  vô  minh,  ái  dục  và sinh tử luân hồi, phiền não khổ đau. 

Nhiều người đi hành thiền, hỏi ra thì nói hành để 

thoát  khổ.  Họ  mong  chấm  dứt  khổ  để  được  hưởng an lạc. Nhưng nếu phân tích ra thì ý muốn thoát khổ 

là sân, là phi hữu ái, là Tập đế, chỉ đưa đến khổ khổ 

trong Khổ đế mà thôi. Còn thoát khổ để được an lạc là  tham,  là  hữu  ái,  cũng  là  Tập  đế  chỉ  đưa  đến  hoại khổ  trong  Khổ  đế.  Lẽ  ra  chỉ  cần  bình  tĩnh  sáng  suốt thì có thể thấy khổ, lạc như nó là, không để tham sân chi phối, thì ngay đó đã giải thoát, không bị vô minh ái dục chi phối. Nhưng vẫn cố hành theo ý đồ nào đó nên lăng xăng tạo tác để trở thành, đó chính là dục ái đưa đến thủ, hữu tức hành khổ, rốt cuộc cũng vẫn là Tập  đế,  Khổ  đế.  Họ  có  thể  biện  luận  rằng  “tôi  đang hành theo phương pháp có giới định tuệ đàng hoàng mà”. Nhưng giới định tuệ chế định đặt sai hướng thì cũng chỉ tăng thêm bản ngã vô minh ái dục mà thôi. 

Giới định tuệ mà Đức Phật chế định chỉ nhằm mục đích  để  thấy  ra  sự  thật  ngay  nơi  căn-trần-thức,  nơi khổ-lạc-xả, nơi các ái phát sinh. Thấy rõ tức không bị 

chúng  che  lấp,  chi  phối,  trói  buộc,  chứ  không  phải mong cầu thoát khổ rồi nỗ lực tạo tác để được an lạc. 

63 

https://thuviensach.vn

[image: Image 79]



VIÊN  MINH

Thoát khổ được lạc thì vẫn còn trói buộc trong tham ái làm sao thấy được đâu là Khổ đế, đâu là Tập đế? 

Đã không thấy thì mãi mãi vẫn vô minh, vẫn luân hồi trong khổ lạc làm sao giác ngộ và giải thoát khỏi trói buộc? Nếu nói gắng tu cho mau để được lên cõi nhàn tịnh, an lạc thì chẳng khác nào trốn tránh bài học vô thường, khổ, vô ngã đầy cam go ở đời để giác ngộ sự 

thật! 

Nhiều  người  đang  khổ,  nhưng  không  thấy  được bản  chất  và  nguyên  nhân  của  sự  khổ,  không  thấy được  khổ  là  một  chân  lý  tuyệt  vời.  Vì  nếu  không  có khổ thì mãi mãi dính mắc không bao giờ có sự xả ly của  ba-la-mật,  nếu  không  có  khổ  thì  bản  ngã  ngày càng  tăng trưởng  chứ  đâu  có  thấy  sai  mà  giác  ngộ 

giải thoát. Chính vì vậy, khổ là điều mầu nhiệm được gọi  là  Diệu  đế  hay  Thánh  đế  (Ariya  sacca)  -  Sự  Thật tinh tế và rốt ráo. Khi khổ, họ đổ lỗi cho cuộc đời, cho Trời  Đất,  cho  Quỷ  Thần,  cho  người  khác,  cho  hoàn cảnh  xung  quanh,  mà  không  biết  rằng  chính  cái  ngã vô minh, ái dục gây ra tất cả. Do không tự thấy mọi nguyên  nhân  sinh  ra  đau  khổ  đều  xuất  phát  từ  thái độ nhận thức và hành vi  sai xấu, nên cứ lo thay đổi cuộc  đời  chứ  không  biết  chuyển  hóa  chính  mình. 

64 

https://thuviensach.vn

[image: Image 80]



VIÊN  MINH

Ngay cả việc tu giới định tuệ mà chỉ để mong tích luỹ 

sở  tri  sở  đắc  hầu  được  lên  Thiên  Đàng  hoặc  thành Bồ-tát,  thành  Thánh,  thành  Phật  v.v...  thì  chỉ  tăng trưởng bản ngã, làm sao thấy ra Sự Thật. 

Nếu  vì  mục  đích  thoát  cái  này  để  được  cái  khác, thì chỉ là hết trói buộc này đến trói buộc nọ, hết khổ 

đau nọ đến khổ đau kia, làm sao thật sự giải thoát? 

Vì  hễ  đạt  được  tức  phải  giữ  cho  khỏi  mất,  vậy  là thêm  một  trói  buộc  nữa.  Lúc  đó  lại  cho  rằng  sở  tri này  là  “ta”,  sở  đắc  nọ  là  “của  ta”  để  rồi  chỉ  tích  luỹ 

thêm trói buộc, làm sao giải thoát? 

Như vậy, nếu ngay nơi  lục nhập-xúc-thọ không soi sáng kịp thời tức bị vô minh che ám nên phát sinh  ái-thủ-hữu,   thì  ngay  đó  cần  soi  sáng   ái-thủ-hữu,   đừng đợi thời gian đi hành một hai khoá thiền để tìm kiếm lại nó. Đó chỉ là cái vòng luẩn quẩn của bản ngã tham sân si mà thôi. 

 Vô  minh,  ái  dục  đơn  giản  chỉ  là   “không  biết  mà muốn”.  Hầu hết chúng ta không biết điều mình muốn đạt tới thực sự là gì, chỉ nghe Kinh Luận nói đến rồi tự  tưởng  tượng  ra  lý  tưởng  đầy  mơ  mộng  mà  thôi. 

Những  điều  chưa  biết  này thường  được vẽ  vời, dàn 65 

https://thuviensach.vn

[image: Image 81]



VIÊN  MINH

dựng bởi những điều đã biết hoặc nghịch lại điều đã biết.  Thí  dụ,  một  anh  chàng  độc  thân  muốn  lấy  vợ, nghĩ rằng lấy vợ  sẽ hạnh phúc và thoát khỏi cái khổ 

độc thân để được hạnh phúc bên người bạn đường. 

Rồi anh ta lấy vợ, nhưng có đạt được hạnh phúc như 

mơ ước hay không thì rõ ràng là anh ta chưa biết, vì chỉ  tưởng  tượng  thôi. Lấy vợ  rồi mới sinh ra  đủ  thứ 

đau  khổ  chứ  không  hạnh  phúc  như  anh  ta  tưởng. 

Hoá ra cũng chỉ đổi cái khổ này lấy cái khổ khác, đâu có hơn gì! 

Tu cũng vậy, không thấy thực tại mà cố tu để đạt đến  Niết-bàn,  để  nguyện  thành  Phật,  thành  Bồ-tát hoặc nguyện mau giải thoát v.v... nhưng không thực sự biết đó là gì thì vẫn chỉ là ảo tưởng. Kinh Viên Giác nói:   “Đối  với  kẻ  mê  thì  tánh  Viên  Giác  cũng  là  tánh mê”.  Điều đó hoàn toàn chính xác, vì tánh Viên Giác chỉ người hoàn toàn giác ngộ mới biết, còn người mê thì chỉ tưởng tượng qua tánh mê của họ mà thôi. Chỉ 

có thực tại thân-thọ-tâm-pháp đang thực sự diễn ra ngay  đây  và  bây  giờ  mới  cần  soi  sáng  để  thấy  ra  sự 

thật.  Đơn  giản  là  đang  đứng,  đang  đi,  đang  ngồi, đang  nằm,  đang  ăn,  đang  uống  v.v...  đều  trọn  vẹn tỉnh giác là được, vì soi sáng thực tại là minh, ngược 66 

https://thuviensach.vn

[image: Image 82]



VIÊN  MINH

lại  sống  thiếu  tỉnh  giác  là  vô  minh.  Nếu  mọi  sự  mọi vật đều được soi sáng rõ ràng thì Sự Thật Vi Diệu tự 

hiển  bày  không  cần  tìm  kiếm.  Thì  ra  Niết-bàn  vẫn thường ngay đó nhưng vì không thấy nên cứ mải mê thả mồi bắt bóng mà thôi. 

 

 Phần hỏi đáp 

Hỏi:  Trong Tứ Chánh Cần Đức Phật dạy, “làm phát sinh các điều thiện chưa sinh, làm tăng trưởng những điều  thiện  đã  sinh,  làm  cho  không  sinh  những  bất thiện chưa sinh và làm đoạn diệt những bất thiện đã sinh”. Như vậy là vẫn phải loại bỏ điều ác, phát triển điều thiện chứ? 

Đáp: Không nên hiểu Tứ Chánh Cần theo nghĩa nỗ 

lực  loại  bỏ  điều  ác,  phát  triển  điều  thiện  cứng  nhắc một cách hữu vi hữu ngã như thế. Tứ Chánh Cần đơn giản hơn nhiều, chỉ cần chánh niệm tỉnh giác hay trở 

về trọn vẹn tỉnh thức ngay nơi thực tại thôi thì cả 4 

điều trên đều được thực hiện dễ dàng một cách vô vi vô ngã. 

Thí dụ khi đang đi nếu trọn vẹn tỉnh thức trên thân hành  đó  thì  bất  thiện  chưa  sinh  sẽ  không  sinh  khởi, 67 

https://thuviensach.vn

[image: Image 83]



VIÊN  MINH

bất thiện đã sinh tự nhiên biến mất. Và khi trọn vẹn tỉnh  thức  tức  thiện  đang  hiện  diện  và  chánh  niệm tỉnh giác tức đang duy trì và phát triển thiện pháp đã sinh. Như vậy mới thật là Tứ Chánh Cần, còn nếu cứ 

áp dụng theo lý thuyết rồi tính toán cái gì thiện tôi cố 

gắng làm, cái gì bất thiện tôi quyết tâm loại bỏ đi, thì chắc  chắn  chỉ  5  phút  thôi  đã  nhức  đầu  rồi,  đúng không?  Trong  khi  tinh  tấn,  chánh  niệm,  tỉnh  giác  là buông mọi nỗ lực tạo tác để trở về trọn vẹn tỉnh thức trên thực tại đang là, không cần tạo tác làm gì cả mà ngay  đó  vẫn  đầy  đủ  Tứ  Chánh  Cần.  Tinh  tấn  trong chánh niệm tỉnh giác tự nó đã đầy đủ Tứ Chánh cần rồi, phải không? Mà không phải đầy đủ Tứ Chánh Cần thôi, chính xác là đầy đủ Bát Chánh Đạo, đầy đủ mọi yếu tố giác ngộ. 

 

 Tri kiến chân thực 

Có  một  câu  định  nghĩa  rất  hay  về  tri  kiến  thực  là 

 “cái gì còn lại sau khi quên hết”,  tức sau khi quên hết mọi  kiến  thức  vay  mượn  mà  vẫn  thấy  biết  rõ  ràng mới là tri kiến chân thực. Thí dụ nếu một người đầy kiến thức bị tiêm một liều thuốc mất trí nhớ, anh ta 68 

https://thuviensach.vn

[image: Image 84]



VIÊN  MINH

sẽ  quên  hết  mọi  thứ  tích luỹ  được, chỉ  còn sống với bản  năng,  mà  ngay  cả  bản  năng  lúc  đó  cũng  đã  cạn kiệt mất rồi. Nếu không tự sáng suốt rõ biết thực tại mà  chỉ  sống  theo  công  thức,  phương  pháp,  quan niệm, kinh điển v.v... thì khi quên hết những thứ vay mượn đó sẽ còn tệ hơn khi chưa có kiến thức nào cả. 

Còn nếu  một người thường sáng  suốt tự tri, thì cho dù  có  quên  hết  cũng  vẫn  thấy  biết  thực  tại  rõ  ràng. 

Như khi ăn cái bánh người sáng suốt sẽ biết rõ hương vị  của  cái  bánh  cho  dù  không  nhớ  cái  bánh  tên  gì, xuất xứ ở đâu. 

Người  thực  sự  tự  tri,  tự  giác  thì  chính  khi  anh  ta quên hết mọi kiến thức kinh luận, mọi hệ quy chiếu đạo  đức  tục  đế  mới  là  lúc  trí  tuệ  và  đạo  đức  chân thực  xuất  hiện.  Còn  nếu  anh  ta  chỉ  rập  khuôn  theo đạo  đức  kinh  luận,  hay  thước  đo  đạo  đức  quy  định sẵn  nào đó thì cũng chỉ là đạo đức giả  mà thôi. Vậy cần phải xem lại mình có thật sự sống thực chưa hay chỉ sống theo quy định của người khác, của ông thầy, của vị đạo sư nổi tiếng hoặc theo bài bản kinh luận... 

nhưng rồi lột hết mặt nạ đó ra thì con thú (vô minh ái dục)  bên  trong  vẫn  còn  nguyên!  Trong  khi  ăn,  khi uống, khi đi, khi đứng, khi ứng xử với người khác có 69 

https://thuviensach.vn

[image: Image 85]



VIÊN  MINH

nhận ra được con thú đó không hay cứ tưởng mình là nhà đạo đức? Đó mới là thực, còn tất cả những thứ 

trang  điểm  bên  ngoài  cho  đẹp  chỉ  là  vay  mượn  ảo. 

Trang  bị  hình  thức  bên  ngoài  càng  nhiều,  thực  chất bên trong càng ít. 

Vì  thế,  như  lúc  nãy  chúng  ta  đã  nói  về  Tứ  Chánh Cần, ngay cả Tứ Niệm Xứ cũng vậy, chỉ “thấy” và tuỳ 

duyên mà ứng một cách tự nhiên, vô ngã chứ không phải  “hành”  một  cách  chủ  quan  hữu  vi,  hữu  ngã. 

“Thấy”  tự  nó  đã  là  hành  rồi  không  cần  gia  thêm  cái gọi là “hành” của bản ngã gì nữa. “Thấy” tức khi đang đi chỉ trọn vẹn trong sáng với động thái đi thôi là đủ 

không có gì để phải “hành” cả. Sao gọi là hành? Phải chăng là cố ép thực tại đang là theo một khuôn mẫu 

“phải là” đã quy định sẵn? Thực ra, mục đích của Tứ 

Niệm  Xứ  là  không  để  tâm  chạy  lang  thang  trong  nỗ 

lực tìm kiếm bên ngoài, mà sống nghiêm túc với thực tại  thân-thọ-tâm-pháp  đang  là,  hoặc  khi  thấy  tâm buông lung phóng dật thì liền trở về với khoảnh khắc thực  tại.  Trở  về  với  thực  tại  đang  là  -  không  còn buông lung phóng dật - là tinh tấn, trọn vẹn với thực tại là chánh niệm, và tâm sáng suốt thấy biết rõ ràng là  tỉnh  giác.  Đơn  giản  vậy  thôi.  Cần  nhận  ra  “ai”  cố 

70 

https://thuviensach.vn

[image: Image 86]



VIÊN  MINH

gắng  hành  và  cố  gắng  hành  để  làm  gì,  thì  liền  phát hiện  ra  cái  ngã  tham  vọng  luôn  muốn  trở  thành. 

Buông  cái  ngã  lăng  xăng  tìm  cầu  thì  tinh  tấn  chánh niệm tỉnh giác liền tự chiếu soi, còn tính toán chánh niệm tỉnh giác theo ý mình thì đã sai ngay từ đầu rồi, sao gọi là hành được. 

Lưu ý là không cần ghi nhớ lời thầy nói, quên hết đi càng tốt. Không phải nghe để góp nhặt kiến thức. Chủ 

yếu là nghe để thấy ra sự thật nơi chính mình hầu loại bỏ  những  nhận  thức  sai  lầm  mà  thôi.  Kiến  thức  vay mượn  chỉ  che  mờ  trí  tuệ  sẵn  có  vốn  rất  trong  sáng. 

Ngôn từ chỉ tạm dùng để chỉ sự thật, thấy sự thật rồi thì  bỏ  ngôn  từ  đi,  không  nên  lập  ngôn,  lập  tri  để  rồi kẹt trong ngữ nghĩa mà thành sở tri chướng, nên Lão Tử nói  “Trí giả nhược ngu”  hoặc  “Tri giả bất ngôn”  là vậy. Bây giờ có ai hỏi gì không? 

 

 

Hỏi:   Thưa  thầy,  vậy  mà  nhiều  người  vẫn  hiểu  Tứ 

 chánh  cần  là  phải  diệt  cái  bất  thiện  và  cố  gắng  để 

 phát  sinh  điều  thiện. Trong  khi đó điều bất  thiện đã phát  sinh  rồi  thì  làm sao mà  diệt nó được. Như  mũi 71 

https://thuviensach.vn

[image: Image 87]



VIÊN  MINH

 tên đã bắn ra rồi thì làm sao mà ngăn cho nó không được bay nữa. 

Đáp:  Vì  vậy,  giáo  pháp  của  Đức  Phật  mà  đặt  sai hướng, sai chỗ, thì càng nỗ lực hành trì càng phản tác dụng,  đi  ngược  với  mục  đích  giác  ngộ  Sự  Thật.  Như 

tinh tấn mà đặt theo hướng nỗ lực tìm cầu sở tri sở 

đắc  thì  chính  là  đồng  nghĩa  với  buông  lung phóng dật. 

Khi Đức Phật khai thị là Ngài chỉ ra nguyên lý - nói lên Sự Thật - mà người nghe có thể ngay đó thấy ra nơi thực tại đang là, không cần phương pháp hành trì để  mong  đạt  tới.  Pháp  hành  là  do  người  sau  không thấy được Sự Thật ngay đó nên mới bày ra pháp môn phương tiện hay phương pháp hành trì để mong đạt thành  mục  đích  ở  tương  lai.  Có  nhiều  trường  phái hiện  nay  đang  tu  tập  theo  hướng   “hữu,  tướng,  tác, cầu”  đó, vô tình hay hữu ý họ đã đi ngược với chánh đạo  “không, vô tướng, vô tác, vô cầu”  mà Đức Phật đã  chỉ  dạy.  Thật  đáng  sợ  khi  thấy  ra  điều  này.  Phật Pháp  chỉ  có  mục  đích  duy  nhất  là  mở  ra  tất  cả  mọi trói buộc thì người ta lại dùng Phật Pháp để trói buộc chính mình và người khác! 

72 

https://thuviensach.vn

[image: Image 88]



VIÊN  MINH

Mới  thấy  rằng  người  sau  tạo  thành  hệ  thống  lý thuyết  và  phương  pháp  thực  hành  theo  ý  mình  rồi gán cho Phật để lập tông môn, hệ phái, tổ tổ tương truyền...  nhưng thực  ra đó  chỉ  là mạng lưới  quy  mô để ràng buộc môn đồ. Trong khi Đức Phật ngày xưa khai ngộ bằng cách chỉ thẳng vào sự thật ngay đó, cái thực  đang  có  mặt  nơi  chính  người  nghe.  Như  một người nọ đang sân, hỏi Phật:  “Bạch Thế Tôn, diệt cái gì thì được an lạc?”  Đức Phật liền chỉ ra cho người ấy thấy:   “Diệt  sân  thì  được  an  lạc”.   Người  đó  liền  tỉnh ngộ.  Ở  đây  không  có  công thức,  phương pháp gì  để 

áp dụng cả, chỉ người đó thấy ra sự thật Đức Phật chỉ 

thẳng mà thôi. Đừng dựa theo đó mà lập thành tông môn  với  những  phương  pháp  “diệt  sân  để  được  an lạc”  một  cách  logic  và  hoành  tráng  để  thuyết  phục mọi người áp dụng! 

Đừng nghe “hiện tại lạc trú” rồi ham muốn mà cố 

tu  thiền  định  để  đạt  sở  đắc.  Trú  vào  cái  lạc  ở  cõi thiền  định  Hữu  sắc,  Vô  sắc  thì  cũng  chỉ  bị  trói  buộc vào các kiết sử Sắc ái, Vô sắc ái mà thôi. Cái lạc của cảm thọ đó dù vi diệu đến đâu cũng vẫn thuộc hữu ái tức  vẫn  còn  vô  minh  ái  dục,  vẫn  là  Tập  đế  đưa  đến Khổ  đế,  chẳng  an  lạc  giải  thoát  chút  nào.  Ít  ai  chịu thấy ra Khổ thọ khác với Khổ đế thế nào! 

73 

https://thuviensach.vn

[image: Image 89]



VIÊN  MINH

Sẽ có người hỏi nếu không hành thì làm cách nào có  thể  chứng  ngộ?  Người  đủ  trình  độ  có  thể  không hành mà chứng ngộ ngay, còn nếu chưa đủ trình độ 

thì phải hành, sao nói không cần hành được? Xin trả 

lời:  Hành  là  quan  sát,  là  khám  phá  Sự  Thật  qua  trải nghiệm  thực  tại  đang  là  chứ  không  phải  hành  là  nỗ 

lực  rèn  luyện  để  đạt  được  sở  tri,  sở  đắc  sẽ  là.  Nếu hành là nỗ lực để trở thành lý tưởng ở tương lai thì đó là hành theo Tập Đế, không phải Đạo đế. Tuy mỗi người một trình độ khác nhau, nhưng chủ yếu là soi sáng  (minh  sát)  lại  thực  tại  ngay  đây  và  bây  giờ 

mới khám phá được Sự Thật nơi chính hiện trạng mỗi người. Người ăn trộm thì khám phá sự thật qua việc ăn trộm, người bố thí thì khám phá sự thật qua việc bố  thí  mới  thấy  ra  chính  mình  để  điều  chỉnh  nhận thức  và  hành  vi  đúng  chánh  đạo  được.  Nếu  chính mình  đang  là  còn  không  thấy  được  làm  sao  thấy được  lý  tưởng  quá  viển  vông?  Pháp  luôn  vận  hành nơi mỗi người đúng với căn cơ trình độ và nhân quả 

của họ để giúp họ thấy ra sự thật nên không cần phải tìm  kiếm  đâu  xa.  Đó  chính  là  điều  kỳ  diệu  trong  sự 

vận hành của Pháp. 

 

74 

https://thuviensach.vn

[image: Image 90]



VIÊN  MINH

Hỏi:  Thưa thầy, vậy làm sao mà biết được trình độ 

 của  mình?  Nếu  mình  biết  mình  đang  học  lớp  1,  thì mình sẽ học tiếp lớp 2 chứ không dám leo lên lớp 10 

 để học.  

Trả lời: Rất dễ biết, nhưng chỉ vì mải lo tìm cầu lý tưởng ở tương lai mà bỏ quên thực tại thân tâm nên mới không thấy trình độ thực của mình. Pháp là thực tại thân-tâm-cảnh ngay đây và bây giờ nơi mỗi người, chỉ cần nhìn lại là thấy. Như đang sân trọn vẹn nhận biết  đang  sân,  đang  tham  trọn  vẹn  nhận  biết  đang tham  v.v...  chính  là  biết  rõ  trình  độ  lớp  1  của  mình, còn đang sân mà muốn có tâm từ là đang lớp 1 mà vọng tưởng lớp 10. Không thấy  “tâm sân đang là”  mà mong  có   “tâm  từ  sẽ  là”   thì  làm  sao  thấy được  trình độ  thực  của  mình?  Biết  rõ  tâm  sân  còn  hơn  mong ước có tâm từ, nên chỉ cần trở về với thực tại đang là liền biết được trình độ thực của mình như thế nào. 

Ở Úc, có hai vợ chồng Phật tử hành thiền rất tích cực miên mật. Họ thay nhau tham gia các khoá thiền, nhưng  khi  vợ  đi,  chồng  ở  nhà  sinh  ghen  tuông,  bực bội.  Sau  khi  biết  thiền  là  soi  sáng  lại  chính  mình  họ 

không đi tham gia các khoá thiền nữa mà chỉ trở về 

75 

https://thuviensach.vn

[image: Image 91]



VIÊN  MINH

trải  nghiệm  chiêm  nghiệm  đời  sống  bình  thường  để 

học ra bản chất của mọi thứ đang diễn ra mà thôi. 

Khi đã thấy ra chính mình thì sẽ thấy ra vạn pháp. 

Thấy ra trình độ của mình là thấy ra duyên nghiệp mà mình  đang  trải  nghiệm  qua  thân-tâm-cảnh  hiện  tại, không thể lẩn tránh nó để mong giải thoát. Chỉ khi nào giác ngộ sự thật thì mới giải thoát, trốn tránh sự thật không thể nào giải thoát được! 

Trong thời Đức Phật, có một cư sĩ đã chứng bậc Tu-đà-hoàn,  bà  lấy  một  người  chồng  làm  nghề  săn  bắn. 

Hàng  ngày  bà  phải  chuẩn  bị  cung  tên,  thức  ăn  cho chồng  đi  săn.  Được  hỏi  làm  như  vậy  bà  ta  có  cộng nghiệp  với  chồng  không,  đức  Phật  trả  lời  rằng điều này  cũng  giống  như  cái  vá  múc  canh,  mặc  dù  ở 

trong nồi canh nhưng nó không bị ảnh hưởng bởi nồi canh.  Vì  sao  lại  như  vậy?  Vì  người  đàn  bà  này  đã chứng  bậc  Tu-đà-hoàn  nên  tuy  tuỳ  duyên  nghiệp  mà vẫn sống thuận pháp để học tiếp bài học mới. Ở người này còn thiếu một điều gì đó cần phải bổ túc, cần phải thấy ra nên phải trải nghiệm đời sống như thế mới có thể  hoàn  thiện  Ba-la-mật.  Cho  nên  Pháp  rất  kỳ  diệu, không thể nghĩ bàn. Không phải cứ A là A, B là B. Quan trọng  là  người  biết  được  Pháp,  biết  được  mình,  biết 76 

https://thuviensach.vn

[image: Image 92]



VIÊN  MINH

được cái thực, biết được trình độ thực của mình. Nếu không thì dù cố làm cho tốt vẫn là đạo đức giả, vì chưa thực sự đúng tốt tự nhiên. 

Tuệ Trung Thượng Sĩ nói người giữ giới hành thiền chẳng khác nào tự leo lên ngọn cây cao rồi trách sao gió  lay  nhiều  thế!  Tự  nhiên  cố  gắng  ngồi  thiền  rồi than sao mà nhức đầu, tê chân, mỏi lưng, buồn ngủ... 

thực ra chính tham vọng ngồi thiền đã tạo ra những phiền toái đó. Ngồi thiền như thế là đã tạo Tập đế thì sao  không  sinh  Khổ  đế  được!  Ngồi  thiền  mong  đắc định là tham, muốn trốn tránh thực tại là sân, rồi gặp phải  chướng  ngại  không  định  được  càng  sân  hơn nữa. Tham sân sinh ra trạo cử, dao động. Cố dẹp dao động  lại  sinh  ra  căng  thẳng,  mệt  mỏi  nên  đưa  đến hôn trầm. Và cứ thế tâm sinh nghi hoặc, bất định. Đó chính là do ham định mà tự tạo ra 5 triền cái. 



Hỏi:  Nhưng nói thiền định diệt những triền cái đó là sao thưa thầy?  

Trả lời: Trong tinh tấn chánh niệm tỉnh giác đã có đủ giới định tuệ rồi nên tham, sân, trạo cử, hôn trầm, hoài nghi không sinh khởi thì đâu cần diệt, mà dù có 77 

https://thuviensach.vn

[image: Image 93]



VIÊN  MINH

cũng chỉ bình thản thấy tính sinh diệt của nó thôi là đủ rồi. Còn cố thiền để đắc định này định kia thì đó chỉ  là định hữu vi  hữu  ngã của  ngoại  đạo  mà Bồ-tát Siddhattha  đã  bỏ  từ  lâu  trước  khi  giác  ngộ  vì  đó không  phải  chánh  định.  Định  của  các  bậc  Thánh  là chánh  định  chứ  không  phải  tứ  thiền  bát  định  của ngoại đạo hoặc phàm định hữu vi hữu ngã còn trong tam  giới.  Dẫu  chưa  chứng  Thánh  định,  người  phàm hành  chánh  định  vẫn  khác  xa  tứ  thiền  bát  định  của ngoại đạo. Quan trọng là nắm vững cốt lõi của chánh định  mới  không  lầm.  Nếu  không  bị  áp  lực  của  bản ngã lý trí tham cầu sở đắc thì chỉ cần thư giãn buông xả,  không  vọng  cầu  gì  thì  tâm  tự  định;  ngược  lại  nỗ 

lực  ý  chí  của  bản  ngã  chỉ  tạo  ra  triền  cái,  thậm  chí nếu  ý  chí  quá  mạnh,  tạo  áp  lực  căng  thẳng còn  dẫn đến  “tẩu  hoả  nhập  ma”  nữa  là  khác.  Cho  nên,  định tuệ  gì  cũng  phải đúng  nguyên lý  giác  ngộ  giải  thoát, chứ  không  thể  rập  khuôn  bất  cứ  phương  pháp  chế 

định hữu vi hữu ngã nào. 

78 

https://thuviensach.vn

[image: Image 94]



VIÊN  MINH

3. ĐẠO ĐẾ - DIỆT ĐẾ 

Chúng  ta  cần  thấy  rõ  Khổ  đế  và  Tập  đế  vì  nếu không thấy đúng đâu là khổ và nguyên nhân của nó thì vô tình làm theo Tập đế mà cứ tưởng mình hành theo  Đạo  đế.  Từ  đầu  chúng  ta  đã  nói  đến  Pháp  là: 

 “Thực tại hiện tiền, có thể thấy ngay, không qua thời gian,  quay  lại  là  thấy,  ngay  trên  thực  tại  mà  mỗi người có thể tự chứng”.  Cho nên nếu ngay đây không thấy ra Diệt đế (Niết-bàn) mà phải đợi đến tương lai thì  chắc  chắn  là  đang  đi  theo  vọng  tưởng  được  lập trình  bởi  bản  ngã.  Nói  đến  Diệt  đế,  đức  Phật  có những định nghĩa rất đơn giản: 

- Bặt dứt tham, sân, si là Niết-bàn 

- Không sinh-hữu-tác-thành là Niết-bàn. 

- Không, vô tướng, vô tác, vô cầu là Niết-bàn 79 

https://thuviensach.vn

[image: Image 95]



VIÊN  MINH

-  Tịch  tịnh,  rỗng  lặng,  an  nhiên,  tịch  diệt  là Niết-bàn. 

Vậy,  tu  chứng  Niết-bàn  chắc  chắn  không  phải  là kết quả của sự nỗ lực rèn luyện hay tạo tác để mong trở thành,  mà  đúng  như  lời  Phật  dạy  chỉ  cần   “nhất hướng viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  mọi bất thiện, mọi vọng cầu thì tâm liền  “an tịnh”,  và  “chánh trí”  không còn bị tà kiến, tham ái của bản ngã che lấp, ngay đó liền  “giác ngộ Niết-bàn”.  Khi đức Phật dạy:  “Tịch tịnh là siêu lạc” (santī paramam sukham),  là cái lạc của vô tham, vô sân, vô si; của không, vô tướng, vô tác, vô cầu chứ không phải cái lạc thọ trong tam giới, dù là hiện tại lạc trú của thiền định hữu sắc và vô sắc. 

Sở dĩ đức Phật phần lớn định nghĩa Niết-bàn bằng thể phủ định vì thể xác định rất dễ bị hiểu lầm thành trạng  thái  lý  tưởng.  Như  nếu  định  nghĩa  theo  Bà-la-môn,  Niết-bàn  là  thường-lạc-ngã-tịnh  thì  rất  dễ  rơi vào thường kiến, ngã kiến và tham chấp vào lạc, vào tịnh  mà  không  ngay  đây  giác  ngộ  Sự  Thật. 

Không  thấy  được Sự  Thật  ngay đây và bây giờ  là  vô minh;  mong  cầu  đạt  được  lý  tưởng  ở  tương  lai  mà mình chưa thực sự biết là ái dục; ham muốn thủ đắc thường-lạc-ngã-tịnh  là  tham;  nỗ  lực  loại  bỏ  vô 80 

https://thuviensach.vn

[image: Image 96]

[image: Image 97]



VIÊN  MINH

thường, khổ não, vô ngã, bất tịnh là sân. Và tất nhiên muốn  đạt  được  ý  đồ  này  thì  phải  lệ  thuộc  vào  thời gian, phải tạo nhân gặt quả để rồi tự chuốc lấy phiền não khổ đau. Rốt cuộc, khởi điểm tu hành như thế là xuất phát từ tham sân si nên vô tình rơi vào quỹ đạo của Tập đế, Khổ đế, của quá trình thời gian luân hồi sinh tử mà cứ tưởng là đang tu hành để giác ngộ giải thoát. 



Không thể nào khởi tâm tham sân si để mong cầu đoạn  tận  tham  sân  si  được,  cũng  không  thể  lấy  bản ngã để đi tìm vô ngã được. Vì vậy chỉ khi tâm không, vô tướng, vô tác, vô cầu mới có thể chứng ngộ Niết-bàn. 

- Không là không khởi tâm tham sân si hay không sinh tà kiến, tham ái. Khi muốn tu với mục đích diệt khổ là đã sân rồi, muốn đạt được định là đã tham rồi, làm sao đoạn tận tham sân si được! 

81 

https://thuviensach.vn

[image: Image 98]



VIÊN  MINH

- Vô tướng là không cố nắm bắt hay trụ vào bất cứ 

một tướng trạng nào dù là định, an lạc hay Niết-bàn, huống chi một phương pháp hay một pháp môn chế 

định. Như đức Phật dạy:  “pháp còn phải bỏ huống chi phi pháp”. 

- Vô tác là không nỗ lực tạo tác để trở thành bất cứ 

điều gì. Ngược lại, tạo tác tức luôn cố gắng tu luyện để 

trở thành hay đạt được sở tri, sở đắc nào đó. Như vậy làm  sao  thấy  được  hữu  vi  vô  thường,  khổ  và  tất  cả 

pháp vô ngã! 

-  Vô  cầu  là  không  mong  cầu  bất  cứ  điều  gì.  Do không  thấy  pháp  vốn  đã  đầy  đủ  bên  trong  nên  mới hướng ngoại tìm cầu. Như tất cả thiền định, Niết-bàn đều đã có sẵn, tại vọng tâm tìm kiếm bên ngoài mới không tự thấy được mà thôi. Chỉ cần không còn bản ngã tham sân si thì Đạo đế và Niết-bàn liền hiển lộ. 

Vậy,  dù  cho  pháp  hành  gì  mà  xuất  phát  từ   hữu, tướng, tác, cầu thì không thể nào đưa đến mục đích viễn ly, ly tham, đoạn diệt, an tịnh, chánh trí giác ngộ 

 Niết-bàn được. 

Thí  dụ  khởi  tâm  ham  thích  thiền  định  là   hữu, muốn  an  trú  trạng  thái  định  là   tướng,   cố  gắng  tu 82 

https://thuviensach.vn

[image: Image 99]



VIÊN  MINH

luyện  để  đắc  định  là   tác,   và  mong đắc  được định là cầu.  Vậy nỗ lực hành thiền sở đắc là hữu vi hữu ngã trong tam giới nên chỉ bị trói buộc bởi sắc ái và vô sắc ái khó mà giác ngộ hoàn toàn được. 

Một  hôm  chư  Tăng  đi  với  đức  Phật  đến  bên  một dòng sông. A-nan hỏi Phật:  “Bạch Thế Tôn, chúng con tu tập theo sự hướng dẫn của Thế Tôn thì khi nào đến được Niết-bàn?”. Đức Phật chỉ khúc cây trôi giữa dòng sông  và  nói:  “Nếu  khúc  cây  kia  không  bị  tấp  vào  bờ 

 này,  bờ  kia,  không  tự  mục  nát,  không  bị  chìm đắm, không bị vớt đi thì chắc chắn tự vào biển cả”. 

Câu  chuyện  này  vô  cùng  sâu  sắc.  Ai  cũng  tưởng mình phải cố gắng tu luyện cho nhanh để mau đạt tới Niết-bàn.  Nhưng  không  phải.  Chỉ  cần  không  vướng vào  nhị  nguyên  tham  ưu,  lấy  bỏ  (bờ  này  bờ  kia), không  sống  buông  lung  phóng  dật  (tự  mục  nát), không  bám  trụ  sở  đắc  (bị  chìm  đắm),  không  ham hưởng  phước  nhân  thiên  (bị  vớt  đi)  thì  ngay  đó  là Niết-bàn  chứ  không  phải  bản  ngã  muốn  nỗ  lực  tu luyện để sở đắc Niết-bàn trong ảo mộng. 

Bậc Thánh Tu-đà-hoàn (quả Nhập Lưu) là người đã bắt  đầu  sống  thuận  với  sự  vận  hành  của  Pháp,  nói 83 

https://thuviensach.vn

[image: Image 100]



VIÊN  MINH

cho dễ hiểu là đã trở về với Pháp Tánh tự nhiên vốn hoàn hảo, nên không cần nỗ lực hướng ngoại tìm cầu sở đắc gì nữa. Tất cả mọi nỗ lực tu luyện đều hướng đến sở đắc tương lai, trong khi Đức Phật lại dạy  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  chính là buông mọi nỗ lực rèn luyện để trở thành - tức mong cầu sở đắc tương lai - 

để trở về giác ngộ Niết-bàn ngay nơi hiện tại. 

Bất  cứ  pháp  hành  gì  xuất  phát  từ  ý  đồ  trở  thành hay đạt đến sở đắc tương lai đều rơi vào tham vọng của bản ngã. Như vậy, không thể chấm dứt tham sân si,  không  thể  chứng  ngộ  Niết-bàn  được.  Hướng  tới tương lai chỉ có giá trị trong tục đế, còn tìm kiếm Niết-bàn trong tương lai thì chỉ mất thời gian thả mồi bắt bóng,  vì  Niết-bàn  luôn có mặt ngay nơi  thực tại hiện tiền, vượt khỏi thời gian mà Đức Phật dạy: 

 “Quá khứ không truy tìm, 

 Tương lai không ước vọng, 

 Quá khứ đã đoạn tận, 

 Tương lai thời chưa đến, 

 Chỉ có pháp hiện tại, 

 Tuệ quán chính là đây, 

 ... 

84 

https://thuviensach.vn

[image: Image 101]



VIÊN  MINH

 Không động không rung chuyển 

 Biết vậy nên tu tập 

 Hôm nay nhiệt tâm làm, 

 Ai biết chết ngày mai” ... 

Không động tức  “không, vô tướng, vô tác, vô cầu”  

hay  “không sinh-hữu-tác-thành”.  Pháp tánh là chân lý muôn  đời,  không  sinh  diệt  nên  Đức  Phật  dạy:   “Dù Như  Lai  ra  đời  hay  không  ra  đời  Pháp  vẫn  vậy”.   Do đó ai ít  “bụi trong mắt”  đều có thể thấy ngay không cần lăng xăng nỗ lực  “sinh-hữu-tác-thành”  để rồi chỉ 

tạo ra luân hồi sinh tử, phiền não khổ đau. 

Nỗ  lực  tạo  tác  mà  tưởng  là  tu  hành,  thực  ra  chỉ 

đang đầu tư cho vô minh ái dục của bản ngã. Khi còn cái  “tôi”  tạo  tác,  mong  cầu,  thì  không  bao  giờ  thấy Pháp  được.  Vì  vậy  đức  Phật  nói  quá  trình  hành  đạo của  Ngài  là  đi  tìm  người  thợ  làm  nhà.  Đến  lúc chứng đạo  quả  dưới  cội  bồ-đề,  Ngài  tuyên  bố,  Như 

Lai đã tìm được người thợ làm nhà, đã bẻ gãy tất cả 

kèo cột rui mè mà người thợ đã dựng lên. Người thợ 

làm nhà đó chính là bản ngã “sinh-hữu-tác-thành”, là 5  uẩn,  12  duyên  sinh và luân hồi  sinh tử,  phiền não khổ đau. Vì vậy cần phải thận trọng, nếu hành không 85 

https://thuviensach.vn

[image: Image 102]



VIÊN  MINH

đúng  hướng  thì  thiền  chỉ  là  động  thái  tạo  tác  lăng xăng của bản ngã mà thôi. 

Có một điều quan trọng cần lưu ý là Pháp luôn vận hành  đúng  nguyên  lý  tự  nhiên.  Chỉ  khi  bản  ngã  xen vào tạo tác theo tư kiến, tư dục - tức tà kiến, tham ái 

-  mới  làm  xáo  trộn  trật  tự  vận  hành  của  Pháp.  Bản ngã luôn chọn cho mình những pháp ưa thích để sở 

hữu nhưng trên thực tế chỉ làm tăng thêm ảo tưởng 

“ta”,  “của  ta”  và  “tự  ngã  của  ta”.  Như  vậy,  phải  có một  pháp  hành  nào  đó  thực  sự  thoát  khỏi  bản  ngã. 

Một pháp hành khởi đầu bằng  vô tham, vô sân, vô si; một pháp hành thực sự  không, vô tướng, vô tác, vô cầu thì mới đúng Đạo đế, nếu không sẽ mãi loay hoay trong vô minh ái dục, sinh tử luân hồi. 

Đức Phật cảnh báo rằng những vị chư thiên, phạm thiên  trong  cõi  trời  Dục  giới,  Sắc  giới,  Vô  sắc  giới,  khi hết  tuổi  thọ  hi  hữu  lắm mới được  sinh lại làm người, còn  phần  lớn  bị  đọa  vào Địa ngục, Ngạ  quỷ, Súc sinh. 

Tại  sao  đã  tu  luyện  được  lên  các  cõi  cao  như  vậy  mà vẫn khó sinh lại làm người? Vì sao? Đơn giản chỉ vì tu không đúng hướng xả ly mà chỉ lo tìm cầu sở đắc nên dù sở đắc cao đến đâu vẫn còn vô minh ái dục và chỉ 

củng cố thêm cho cái “Ta” ảo tưởng. Đó không phải là 86 

https://thuviensach.vn

[image: Image 103]



VIÊN  MINH

Đạo đế, không phải  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt”,  hay  vô vi (vô hành, vô tác),  vô ngã.  Nếu hành đúng hướng thì ngày càng đoạn giảm bản ngã tham, sân, si. Nhưng đây là do tham vọng sở đắc mà tu hành nên chỉ tập trung vào sở cầu tương lai, bỏ quên biết bao bài học giác ngộ 

ngay trong từng khoảnh khắc hiện tại. Ví như một em học  sinh  lớp  2  thích  môn  toán  và  có  thể  là  một  thần đồng  toán  học,  nhưng  tất  cả  các  môn  khác  thì  vẫn  là trình độ lớp 2, thậm chí đã quên hết nên phải học lại lớp  1.  Cũng  vậy  những  người  ham  thích  sở  đắc  thiền định, an lạc, thần thông sẽ quên tính xả ly của những ba-la-mật,  nên  khi  hưởng  hết  quả  thiền  định  trên  cõi Sắc, Vô Sắc sẽ phải vào các đọa xứ để học lại từ đầu. Đó là luật tự nhiên, không thể khác được. 

Vậy tại sao chúng ta không học tất cả sự kiện đến đi,  sinh  diệt  ngay  nơi  thực  tại  thân-thọ-tâm-pháp? 

Ngay  khi  mắt  tai  mũi  lưỡi  thân  ý  tiếp  xúc  với  sắc thanh hương vị xúc pháp? Ngay các cảm thọ khổ lạc hỷ  ưu  đang  diễn  ra  nơi  thân  tâm  để  thực  chứng  Tứ 

Thánh  đế?  Tại  sao  không  thấy  Pháp  ngay  nơi  thực tại đang là? Đơn giản chỉ vì tâm cứ khởi lên phi hữu ái, hữu ái, dục ái (hay tham sân si) nên mải nỗ lực tìm cầu sở tri sở đắc, mải chọn lựa lấy bỏ theo ý mình rồi 87 

https://thuviensach.vn

[image: Image 104]



VIÊN  MINH

lăng xăng tạo nghiệp để chỉ chuốc lấy khổ khổ, hoại khổ,  hành  khổ  mà  thôi.  Tất  cả  các  pháp  đến  đi  nơi mỗi người chính là duyên nghiệp, nhân quả do người ấy tạo ra trong sự vận hành của Pháp, bây giờ không ngay  đó  học  ra  bài  học  giác  ngộ  lại  tìm  cầu  sở  đắc, như vậy không phải là vô minh ái dục hay sao? Có thể 

nhìn  ra  bên  ngoài  để  học  nhân  quả  nghiệp  báo  nơi người  khác,  nhưng  chủ  yếu  vẫn  phải  học  ra  bài  học của Pháp nơi thân, tâm và hoàn cảnh của chính mình. 

Nghiệp có chánh báo và y báo. Hoàn cảnh mình đang sống là  y  báo,  những  gì  đang xảy  nơi  mình là chánh báo.  Đó  là  những  sự  kiện  hiện  thực  đang  đến  với mình,  đang  diễn  ra  nơi  mình,  nên  chỉ  qua  đó  mới thấy Pháp, không cần tìm kiếm đâu xa. 

Thí dụ như khi thân đang đi, đang đứng, đang ăn, đang  uống...  thì  ngay  đó  mà  niệm  thân;  khi  có  cảm thọ  khổ,  lạc  hay  xả  thì  ngay  đó  mà  niệm  thọ;  khi trạng  thái  hay  thái  độ  tâm  như  thế  nào  thì  ngay  đó mà niệm tâm; khi tương giao hay quan hệ căn cảnh như thế nào thì ngay đó mà niệm pháp, vì đó đều là những  đối  tượng  thực  tại  đang  vận  hành  cần  được tinh  tấn  chánh  niệm  tỉnh  giác  ngay  không  thể  bỏ 

qua. Toàn  bộ  hoạt  động  thân-tâm-cảnh  biểu  hiện 88 

https://thuviensach.vn

[image: Image 105]



VIÊN  MINH

ngay đây chính là sự vận hành của Pháp trong nhân quả  nghiệp  báo  của  chính  mình  chứ  không  phải  của ai  khác.  Tất  cả  đều  phải  là  thực  tại,  không  qua  thời gian,  trở  lại  ngay  đó  mà  thấy,  không  cần  tìm  kiếm viển  vông,  không  cần  tạo  dựng  đối  tượng  theo  ý mình hay theo một phương pháp chế định sẵn nào. 

 Pháp  luôn  là  thực  tại  hiện  tiền,  sống  động,  tự 

 nhiên như  nó  đang  là,  không  cần  lập  trình của lý trí hay ý chí chủ quan của bản ngã mà chỉ cần trở về với thực  tại  thân-tâm-cảnh  ngay  đây  và  bây  giờ  thì  liền thấy Pháp. Bỏ quên cái đang là để tìm cầu cái tưởng là, cho là, muốn phải là, mong sẽ là...  tức đã rơi vào bờ  này  bờ  kia,  rơi  vào  tướng  thế  gian  làm  sao  thấy được  chân  đế,  Niết-bàn?  Niết-bàn  đâu  phải  ở  bên ngoài  hay  ở  tương  lai  mà  phải  mất  thời  gian  nỗ  lực tuân  thủ  một  phương  pháp  chế  định  mới  đạt  tới. 

Thấy thì ngay đây liền thấy, không thấy thì càng tìm kiếm  càng  xa,  càng  vướng  vào  phương  pháp  để  đạt sở đắc tương lai càng tự dựng lên chướng ngại, làm sao  thấy  được  Niết-bàn?  Vậy,  chỉ  khi  pháp  hành  là 

“không, vô tướng, vô tác, vô cầu” tức không bị ý đồ 

của bản ngã tham sân si che lấp, không truy tìm quá khứ,  không  ước  vọng  tương  lai,  không  đắm  chìm trong hiện tại thì Niết-bàn liền tự hiện. 


89 

https://thuviensach.vn

[image: Image 106]



VIÊN  MINH

Cần thấy rằng Pháp luôn có sẵn, là những sự kiện đang  diễn  ra  ở  mỗi  người,  như  đang  đi,  đứng,  ngồi hoặc  nằm,  đang  cảm  thọ  khổ  lạc  hoặc  xả,  đang  sân hận hoặc từ bi, đang bị trói buộc hoặc tự do v.v... tức cái  gì  đang  diễn  ra  thì  thấy,  cái  gì  không  diễn  ra  thì thôi. Chỉ khi tâm khởi lên mong cầu đạt cái này cái kia thì  mới  buông  lung  ra  khỏi  Pháp  hiện  tiền.  Hễ  biết tâm  lang  thang  ra  khỏi  thực  tại  thì  nhớ  đức  tính 

 “ehipassiko”   của  pháp  để  trở  về  trọn  vẹn  tỉnh  thức với thực tại - đó chính là hành thiền Tinh tấn, Chánh niệm,  Tỉnh  giác  như  Đức  Phật  đã  dạy.  Tinh  tấn  là nghiêm  túc   với  thực  tại,  nhưng  nếu  đã  buông  lung phóng  dật  thì  tinh  tấn  là   trở  về  với  thực  tại.  Chánh niệm  là  tâm   trọn  vẹn  với  thực  tại,  ngược  lại  là  thất niệm - tâm dính mắc, chìm đắm trong đối tượng quá khứ, vị lai hoặc bên ngoài. Tỉnh giác là tâm  không mê mờ nơi thực tại, khi có tinh tấn chánh niệm thì tâm liền trong sáng phản ánh trung thực và sáng suốt biết rõ thực tại. 

Pháp  có  đức  tính   Ehipassiko.   Vì  vậy  có  muốn  tu thành Phật đi chăng nữa cũng vẫn phải trở về thấy rõ thực  tại  thân  tâm  trước  đã.  Đang  sân  thì  thấy  tâm đang  sân,  phải  thấy  sân  đang  sinh  diệt  thế  nào  đã, 90 

https://thuviensach.vn

[image: Image 107]



VIÊN  MINH

khoan nghĩ tới Niết-bàn; lúc đó mà nghĩ tới Niết-bàn liền  rơi  vào  vô  minh,  quay  lại  thấy  tâm  đang sân chính là minh. Sân là một sự kiện đang diễn biến, do duyên như vậy mới sinh tâm như vậy, thấy được tất cả sự diễn biến sinh diệt của thái độ sân đó mới gọi là minh. Ngược lại khi đang sân mà suy nghĩ:  “Ta sân, ta muốn hết sân, ta muốn có tâm từ để diệt sân”  

thì đó là ý chí của bản ngã nên dù hết sân, dù có tâm từ thì chỉ thay đổi được thái độ hoặc trạng thái tâm nhưng bản ngã vẫn còn nguyên. Có ý muốn  “làm thế 

 nào để hết sân”  là rơi vào  “hữu, tướng, tác, cầu”  rồi! 

Trong khi nếu tinh tấn chánh niệm tỉnh giác thấy sự 

sinh  diệt  ngay  trên  trạng  thái  sân  đó  thì  đã  có  thể 

thấy được tính vô thường, khổ, vô ngã của pháp hữu vi sinh diệt. 

Như  vậy,  phiền  não  khổ  đau  có  thể  là  đối  tượng giúp trí tuệ - vô vi, vô ngã - ngay đó thấy ra sự thật; cũng có thể là đối tượng giúp bản ngã tham sân si tạo tác thêm ảo tưởng, thời gian và đau khổ: 91 

https://thuviensach.vn

[image: Image 108]

[image: Image 109]



VIÊN  MINH



Nói vậy không có nghĩa là không cần đến tâm từ. 

Thực ra, khi đủ bình tĩnh sáng suốt để thấy trạng thái sân sinh diệt mà không khởi thái độ đối kháng thì đó chính là tâm từ rồi. Nếu không có tâm từ này, không bao  giờ  có  thể  thấy  trạng  thái  sân  đang  sinh  diệt được vì nếu có thái độ đối kháng với tâm sân thì đã thêm một lần sân nữa. Đó là sân chồng lên sân, làm sao có tâm từ được. Chỉ cần lắng nhìn trạng thái sân với  tâm  trong  lành  định  tĩnh  sáng  suốt  thì  lúc  đó không cố diệt mà sân vẫn tự diệt, và cùng lúc đó giới định tuệ, từ bi hỷ xả đều tự hiển hiện đầy đủ. 

Trong  Nikāya  thuật  rằng  có  một  đạo  sĩ  hỏi  Đức Phật:   “Bạch  Thế  Tôn,  có  phải  mục  đích  đời  sống phạm  hạnh  dưới  sự  hướng  dẫn  của  Thế  Tôn  là  để 

 thoát  khổ  không?”  Đức  Phật  trả  lời:   “không”   khiến ông  ta  rất  ngạc  nhiên.  Theo  ông,  đức  Phật  dạy  Tứ 

92 

https://thuviensach.vn

[image: Image 110]



VIÊN  MINH

Diệu Đế là để diệt khổ sao bây giờ Phật lại nói không? 

Ông ta hỏi tiếp:  “Vậy mục đích đời sống phạm hạnh là  gì?”   Đức  Phật  trả  lời:   “là  để  thấy  khổ,  biết  khổ, hiện  quán  khổ  và  thực  chứng  khổ”.   Quả  thật  đúng như  vậy!  Chỉ  cần  thấy  khổ,  biết  khổ,  soi  sáng  khổ, chứng nghiệm khổ thì mới thấy ra nguyên nhân của khổ là do nhận thức sai lầm và hành vi bất thiện (tà kiến và  tham  ái). Khi  nhận thức và hành vi đúng tốt thì  khổ  cũng  tự  chấm  dứt  mà  không  cần  phải  cố 

thoát  khổ.  Trái  lại,  nôn  nóng  thoát  khổ  chính  là   phi hữu  ái  xuất  phát  từ  tà  kiến  và  tham  ái  của  bản  ngã làm sao thoát khổ được. Nếu thoát khổ để được lạc thì còn tệ hơn nữa, vì muốn lạc vẫn rơi vào cái tham của  hữu ái.  Cần lưu ý rằng muốn thoát khổ để an trú trong trạng thái lạc thì vẫn tạo ra Khổ đế vì đó là an trú của bản ngã. Cho nên  Đức Phật xem  hiện tại lạc luận (chủ trương mục đích vui sống trong hiện tại) là một trong 62 tà kiến. Ở đây, chỉ cần thấy khổ là pháp đang  vận  hành  theo  nhân  quả  duyên  báo,  không  có bản ngã trong đó mới là sự thật. 

Như  vậy,  tất  cả  các  pháp  duyên  khởi  đều  chỉ  là hiện  tượng  sinh  diệt  như  nhau  trong  sự  thấy,  biết, hiện  quán  và  thực  chứng.   Cho  nên  không  cần  phải 93 

https://thuviensach.vn

[image: Image 111]



VIÊN  MINH

loại bỏ khổ đau để tìm cầu an lạc. Thích lạc ghét khổ 

nên  cố  gắng  ngồi  thiền,  tập  định  suốt  ngày  này  qua tháng  khác  để  được  toại  nguyện  chính  là  thái  độ 

tham sân si của bản ngã, là nguyên nhân tạo ra luân hồi sinh tử. Trong khi đó, rất đơn giản, Đức Phật dạy chỉ cần trở về thực tại thân-thọ-tâm-pháp đang là mà thấy thì mỗi người đều có thể tự chứng ngộ sự thật. 

Khổ chỉ là pháp cần thực chứng chứ không phải loại bỏ để tìm lạc. Do đó càng muốn thoát khổ để tìm lạc thì càng chuốc thêm đau khổ. 

Thí dụ trong cuộc sống ai cũng có khổ, có lạc. Nên nếu  ai  thích  lạc  thì  khi  gặp  khổ  sẽ  thấy  khổ  hơn, ngược  lại,  ai  chịu  được  khổ  thì  khi  lạc  sẽ  thấy  lạc nhiều hơn. Trong Dịch lý, mọi sự vận hành theo quy luật   “cực  lạc  sinh  bi”   nên  cực  lạc  sẽ  đi  dần  đến cực khổ.  Mùa  Xuân  hoa  lá  đẹp  tươi  rồi  sẽ  dần  héo tàn trơ trụi vào mùa Đông. Sự vận hành của pháp là sự xoay chuyển tự nhiên, từ cực này đến cực kia,  “Bĩ 

 cực thái lai”  rồi  “Cực lạc sinh bi”  chính là sự vận hành theo quy luật  cùng tắc biến, cực tắc phản của Dịch lý. 

Hạnh phúc và đau khổ chỉ là hai cực của sự trở thành. 

Cho nên sự tìm cầu và tu luyện sở đắc chỉ là vòng lẩn quẩn  của  luân  hồi  sinh  tử  mà  thôi.  Đức  Phật  cũng 94 

https://thuviensach.vn

[image: Image 112]

[image: Image 113]



VIÊN  MINH

thường  đề  cập  đến  tính  chất  thành  trụ  hoại  không của vũ trụ, sinh trụ dị diệt của vạn vật hoặc sinh lão bệnh tử của chúng sinh như là quy luật vận hành của pháp. 



Người giác ngộ không chọn thái bỏ bĩ hay chọn lạc bỏ khổ mà là người sống trọn vẹn tỉnh thức trong thực tại đang là, dù bĩ hay thái, khổ hay lạc. Bản ngã càng chọn  thái  bình  an  lạc  càng  gặp  phiền  não  khổ  đau nhiều  hơn.  Ví  như  người  chỉ  thích  mùa  Xuân  thì  ba mùa Hạ, Thu, Đông sẽ cảm thấy khổ. Do đó thích lạc 95 

https://thuviensach.vn

[image: Image 114]



VIÊN  MINH

thì  khổ  nhiều  hơn,  ngược  lại  chịu  được  khổ  thì  lạc nhiều  hơn.  Đó  là  lý  do  vì  sao  Dịch  có  đạo  lý   “Thời  bĩ 

 tắc bĩ, thời hanh tắc hanh”  tức khi bế tắc cứ bế tắc, khi hanh  thông  cứ  hanh  thông,  không  cần  đứng  núi  này trông  núi  nọ,  vì  bế  tắc  rồi  cũng  qua,  hanh  thông  rồi cũng  hết.  Chọn  lựa  cái  mình  thích  cuối  cùng  chỉ  mời gọi cái mình ghét. Đó là quy luật vận hành của Pháp. 

Vậy  hiện  tại,  bất  cứ  đang  trong  tình  trạng  nào cũng đều là bài học của Pháp để dù bĩ hay thái, tham hay sân thì cũng ngay đó cần định tĩnh sáng suốt để 

thấy  ra  sự  thật,  vì   “chỉ  có  pháp  hiện  tại,  tuệ  quán chính là đây”.  Nếu đang trong thời bĩ, mà cảm nhận trọn  vẹn  được  cái  bĩ  này  tức  cảm  thông  được  với nguyên lý vận hành của vạn pháp. Như vậy, khi tâm đang  sân  thì  ngay  đó  trọn  vẹn  tỉnh  giác,  cảm  nhận trạng  thái  sân  thì  trọn  vẹn  chính  là  Định,  tỉnh  giác chính  là  Tuệ.  Tức  ngay  đó  Định  và  Tuệ  đầy  đủ.  Cho nên  Dịch  lý  mới  nói  muốn   “cảm  nhi  toại  thông”  

nguyên  lý  của  Dịch  thì  phải   “Vô vi”,  “vô tư”  và   “tịch nhiên bất động”  tức là không tạo tác gì hết, ngay đó sân  chỉ  thấy  sân  thôi,  bĩ  chỉ  thấy  bĩ  thôi.  Trong  Kinh Tứ Niệm Xứ Đức Phật dạy rất rõ, sân thì thấy sân như 

nó đang là, tham thì thấy tham như nó đang là. Dịch 96 

https://thuviensach.vn

[image: Image 115]



VIÊN  MINH

lý gọi đó là  “thời vị trung chính”,  tức ngay đây và bây giờ nó đang là như vậy là như vậy. 

Ở  đây  có  một  điểm  rất  đáng  lưu  ý,  đó  là   trật  tự 

 vận hành của Pháp.  Tại sao có sự bất an? Vì làm mất trật  tự  vận  hành  của  Pháp.  Tại  đây  và  bây  giờ  Pháp đang  vận  hành  như  vậy  thì  lại  mơ  mộng  tương  lai, tiếc  nuối  quá  khứ  hoặc  thả  ý  lang  thang  theo  ngoại cảnh chính là tạo ra bất an, còn nếu ngay đây và bây giờ dù hiện trạng đang như thế nào tâm vẫn trọn vẹn tỉnh thức với thực tại thì làm sao bất an được. An có nghĩa là để Pháp vận hành tự nhiên như nó đang là. 

Nhưng  nếu  chúng  ta  bị  quá  khứ,  tương  lai  hay  bên ngoài chi phối thì liền đánh mất trật tự vận hành của Pháp ngay nơi thực tại. Hoặc nếu chúng ta khởi ý cố 

dừng  lại  ở  một  trạng  thái  nào  như  định  chẳng  hạn cũng  đánh  mất trật tự  vận hành của  Pháp vì  sự  vận hành luôn trôi chảy chứ không dừng lại chỗ nào. Mọi hiện tượng đều vô thường vậy mà mình cứ muốn nó thường  theo  ý  mình  như  muốn  đắc  định,  muốn  an lạc  rồi  cố  giữ  lại  những  trạng  thái  đó  cũng  là  đánh mất trật tự vận hành của Pháp. Đức Phật nói:  “Không bước tới, không dừng lại, Như Lai thoát khỏi bộc lưu”. 

Vì nếu dừng lại thì bị chìm đắm, bước tới thì bị cuốn 97 

https://thuviensach.vn

[image: Image 116]



VIÊN  MINH

trôi .  Bộc lưu là dòng nước chảy xiết tượng trưng cho vòng sinh tử luân hồi, thoát khỏi bộc lưu không phải là bước ra ngoài dòng Pháp mà là không dừng lại, không bước tới, chỉ thấy dòng Pháp đang vận hành. 

 Vậy  cần  xem  xét  lại  liệu  phương pháp  mỗi  người đang  hành  có  bước  tới  hay  dừng  lại  không.   Nếu  cố 

hành  để  mau  đắc  định  là  đang  bước  tới,  rồi  khi  đã đắc  định  thích  an  trú  trong  định  là  đang  dừng  lại. 

Cũng vậy, cố hành để được an lạc là đang bước tới, được  an  lạc  rồi  thì  dính  mắc  là  đang  dừng  lại.  Đó chính là đang bị cuốn trôi và chìm đắm trong câu trả 

lời vô cùng chính xác của Đức Phật. Chỉ cần một yếu tố là thấy,  giác  hay minh, tức sáng suốt không bị  mê mờ mới có thể  “vô vi giả, vô tư giả”,  mới có thể không bị cuốn trôi hoặc chìm đắm trong sinh tử. 

Trong  Thiền  Tông  có  câu  chuyện.  Một  thiền  giả 

được  hỏi:   “Một  người  đã  chứng  ngộ  có  bị  rơi  vào nhân  quả  hay  không?”   Ông  ta  trả  lời:   “Bất  lạc  nhân quả”   nên  bị  đọa  làm  chồn  500  kiếp.  Đến  lúc  gặp  Tổ 

Bách  Trượng  ông  đem  câu  đó  hỏi  lại,  Tổ  đáp:   “Bất muội nhân quả”,  tức là không mê mờ nhân quả chứ 

không phải không còn nhân quả tự nhiên. Nhân quả 

tự nhiên khác với nhân quả nghiệp báo. Tuy người đã 98 

https://thuviensach.vn

[image: Image 117]



VIÊN  MINH

giác  ngộ  không  tạo  tác  nghiệp  nhân  cho  tương  lai nhưng hiện tại vẫn còn nghiệp quả, chỉ là không mê mờ  trong  nhân  quả  nữa  thôi.  Ngoài  nhân  quả  tự 

nhiên,  chỉ  khi  nào  có  ý  muốn  tạo  tác  để  trở  thành mới  có  tạo  nhân  để  rồi  gặt  quả.  Còn  khi  tâm  hoàn toàn  trong  lành,  định  tĩnh,  sáng  suốt  thì  không  còn bản  ngã  tạo  nghiệp nữa  nhưng  nhân  quả  tự  nhiên trong sự vận hành của pháp thì vẫn còn. 

Vậy tu là gì, ai tu và tu theo ai? Nếu theo Phật thì tu là  “không (tham sân si), vô tướng, vô tác, vô cầu”  

hoặc  “không bước tới, không dừng lại”.  Còn tu theo bản ngã thì mới cần  “hữu, tướng, tác”  để  “mong trở 

 thành  hay  đạt  được  sở  đắc”   theo  ý  mình,  tức  đã  bị 

cuốn trôi và chìm đắm mất rồi.  “Thời vị trung chính”  

là  biểu  hiện  trật  tự  vận  hành  của  Pháp.  Nếu  không sống đúng  thời (bây giờ), đúng  vị (tại đây) như Pháp đang vận hành  (trung chính) thì hoặc là bị đắm chìm, hoặc là bị cuốn trôi. 

Có  ai  phản  biện  hay  hỏi  thêm  gì  về  điều  này không? 



99 

https://thuviensach.vn

[image: Image 118]



VIÊN  MINH

Hỏi:  Bạch thầy, trong hiện tại mình đang tạo nên cái tâm bất thiện, và cái tâm bất thiện đó có thể tạo ra  những  điều  bất  thiện  khác,  chẳng  lẽ  mình  cứ  để 

 yên nó đó sao?  

Đáp:  Đức  Phật  chỉ  dạy   “không  dừng  lại  không bước tới”  chứ có nói cứ giữ nguyên bất thiện như vậy đâu. Mà muốn để yên bất thiện như vậy cũng không được, vì pháp luôn vận hành, sinh diệt. Có phải tâm bất thiện khởi lên là  nó đứng yên không, hay chỉ có ảo  tưởng  mới  cho  là  nó  dừng  lại?  Chỉ  cần  quan  sát tâm  bất  thiện  thì  liền  thấy  nó  sinh  diệt  rõ  ràng mà không cần cố bước tới hay dừng lại gì cả. Thí dụ 

như lúc nãy nổi sân, nhưng bây giờ lẽ ra đã hết, vậy tại sao vẫn còn sân? Chính là do bản ngã dừng lại nơi tưởng  sân  đó.  Mặt  khác,  bản  ngã  muốn  diệt  sân, đang muốn trở thành không sân, đang muốn có tâm từ,  tức  là  đang  bước  tới.  Như  vậy  vẫn  không  thoát khỏi  vô  minh  ái  dục.  Thực  ra  sân  do  duyên  sinh  thì cũng do duyên diệt, nếu thấy rõ sự thật này thì pháp tự sinh diệt, hoàn toàn vô ngã. Đó cũng chính là thấy ra  trật  tự  vận  hành  của  pháp.  Trong  thực  tại  thân-tâm-cảnh này mọi hoạt động của vật lý, tâm lý, sinh lý đều đang thay đổi từng giây phút, từng sát-na sinh 100 

https://thuviensach.vn

[image: Image 119]



VIÊN  MINH

diệt. Vậy mà lắm khi có người trải qua bao nhiêu năm tháng  vẫn  còn  ôm  một  mối  tình  hay  một  nỗi  hận trong  lòng.  Vì  thế,  nếu  không  biết  tu  hoặc  tu  không đúng  thì  chỉ  loay  hoay  trong  bước  tới  hay  dừng  lại mà thôi. 

Một  người  phụ  nữ  kể  rằng  cuộc  đời  bà  quá  đau khổ.  Chồng  bà  làm  sĩ  quan  chế  độ  cũ,  sau  khi  đi  cải tạo về ông ấy thất nghiệp, buồn chán chỉ còn biết bia rượu  với  bạn  bè  cho  khuây  khỏa  thôi.  Ngày  xưa lương  ông  đủ  nuôi  sống  cả  nhà.  Bây  giờ  bà  phải  cố 

gắng  may  vá  để  nuôi  con.  Ông  không  giúp  được  gì còn hàng ngày đòi tiền đi nhậu nhẹt, cho nên bà rất đau  khổ.  Sở  dĩ  bà  đau  khổ  vì  tự  mình  kéo  dài  nỗi khổ ra  và  đắm  chìm  trong  đó.  Thật  ra,  chỉ  khi  ông chồng đòi tiền đi nhậu nhẹt và khi ông uống rượu say về quậy mới khổ thôi, tức là trong 24 tiếng đồng hồ 

thực  sự  chỉ  khổ  một  hai  tiếng  thôi  nhưng  bà  ấy  cứ 

khổ hoài là do mải ôm giữ buồn bực trong lòng. Nếu trong  những  lúc  không  bị  quấy  rầy,  bà  ấy  trọn  vẹn chú  tâm  vào  những  sinh  hoạt  hàng  ngày  của  mình như  nấu  ăn,  giặt  giũ,  may  vá,  đi,  đứng,  ngồi,  nằm v.v...  thì  có  khổ  gì  đâu,  phải  không?  Và  một  khi  đã trọn  vẹn  được  với  chính  mình  trong  từng  sinh  hoạt 101 

https://thuviensach.vn

[image: Image 120]



VIÊN  MINH

thì ngay cả khi bị quấy rầy cũng sẽ không còn bị phiền não  nữa.  Vì  chỉ  khi  có  tâm  đối  kháng  mới  thấy  khổ 

thôi. 

 

Hỏi:  Bạch thầy, vậy điều thầy dạy có mâu thuẫn gì với những lời Phật dạy trong bài Kinh Song Tầm là khi có  một  Pháp  bất  thiện  xuất  hiện  thì  mình  phải  khởi lên một Pháp thiện để đối trị, thậm chí là ép lưỡi lên nóc họng để trấn áp nó?  

Đáp:  Thực  ra  đó  là  Đức  Phật  tuỳ  căn  cơ  trình  độ 

mà nói pháp. Như trong Tứ Chánh Cần nói cho căn cơ 

tinh tấn thì lấy thiện để đối trị bất thiện, nhưng trong Tứ Niệm Xứ nói cho căn cơ trí tuệ thì chỉ cần chánh niệm tỉnh giác là đủ. Từ đầu, Đức Phật chỉ thuyết Bốn Sự  Thật  thôi  là  năm  vị  Kiều-trần-như  đã  chứng  ngộ 

đạo quả rồi, lúc đó chưa có chế định các pháp đối trị 

gì hết, các vị ấy chỉ cần nghe xong thông suốt Sự Thật là liền giác ngộ. 

Nhưng  sau  này,  do  trình  độ  chúng  sanh  sai  biệt, nên  Đức  Phật  phải  nói  thêm  nhiều  Pháp  môn  khác nhau, chung quy vẫn không ra ngoài Bát Chánh Đạo. 

Thí dụ như đang đi mà đạp phải cái gai đau điếng, rất 102 

https://thuviensach.vn

[image: Image 121]



VIÊN  MINH

dễ nổi sân, khi đó phải cắn răng chịu đau để tâm sân không khởi lên là đúng. Đó là cách tinh tấn theo Tứ 

Chánh cần, dùng một thiện pháp để đối trị bất thiện pháp.  Cách  thứ  hai  rốt  ráo  hơn  là  tinh  tấn  chánh niệm tỉnh giác theo Kinh Tứ Niệm Xứ, nhiệt tâm trọn vẹn  thấy  rõ  bất  thiện  pháp  đang  sinh  diệt  như  thế 

nào,  lợi  hại  ra  sao  nên  mới  hoàn  toàn  xuất  ly  bất thiện  pháp  ấy.  Đây  chính  là  trí  tuệ  ba-la-mật.  Như 

vậy,  một  bên  tinh  tấn  trong  phạm  trù  thiện  ác  thế 

gian, một bên là tinh tấn trong trí tuệ xuất thế. 

Bây giờ chúng ta tiếp tục. Các pháp luôn tuỳ duyên mà đến đi, sinh diệt. Qua sự vận hành này chúng ta sẽ thấy tính trùng trùng duyên khởi của pháp. Duyên khởi đơn giản như đi mỏi thì đứng, đứng mỏi thì ngồi v.v..., hoặc nói nhiều thì khô cổ nên cần uống nước, uống  thì  cầm  ly  nước  lên,  uống  xong  đặt  ly  xuống v.v... Tất cả những điều này là tuỳ duyên thuận Pháp mà  làm  trong  trọn  vẹn  tỉnh  thức.  Ở  mỗi người,  mọi sự đến và đi, sinh và diệt luôn vận hành đúng nguyên lý  của  Pháp,  do  đó  chỉ  cần  thấy  biết  như  thị 

(yathābhūtā ñāṇa-dassana) tức là thấy Pháp. Chỉ khi có  ý  chí  của  bản  ngã  xen  vào  mới  tạo  tác  nhân  quả 

thiện  ác,  mới  phát  sinh  thời  gian  tâm  lý,  mới  tác 103 

https://thuviensach.vn

[image: Image 122]



VIÊN  MINH

thành  sinh  tử  luân  hồi,  phiền  não  khổ  đau.  Lúc  đó càng  cần  quán  chiếu,  soi  sáng  lại  thực  tại  thân  thọ 

tâm pháp để học ra bài học duyên nghiệp của chính mình. 

Khi  Đức  Phật  nhập  Niết-bàn,  thấy  Chư  Thiên  rải hoa trời cúng dường Đức Phật, ngài A-nan tán dương đó  là  sự  cúng  dường  cao  thượng,  nhưng  Đức  Phật không  cho  đó  là  cúng  dường  Như  Lai  một  cách  cao thượng, Ngài dạy:  "Tỳ kheo, tỳ kheo ni, thiện nam, tín nữ  nào  biết  sống  tuỳ  duyên  thuận  Pháp (Dhammānudhamma paṭipanno viharati) mới thật sự 

 cúng dường Như Lai một cách cao thượng.  "  Như vậy chúng  ta  cần  phân  biệt  rõ  đâu  là  “tuỳ  duyên  thuận Pháp”, đâu là “tạo duyên thuận ngã”. 

Thế  nào  là  thuận  Pháp?  Thuận  pháp  là  sống  trọn vẹn tỉnh thức với thực tại thân tâm đang vận hành tự 

nhiên trong đời sống khi chưa có chủ ý của bản ngã xen vào. Ngồi lâu tự nhiên muốn đi nên đứng dậy, cúi xuống  tìm  đôi  dép,  xỏ  chân  vào  rồi  bước  đi,  thuận chân  nào  chân  đó  bước  trước  v.v...  tất  cả động  thái của  thân  tâm  đều  rõ  ràng  minh  bạch,  giản  dị  trong sáng  vậy  thôi  chính  là  tuỳ  duyên  thuận  pháp.  Quan trọng là tâm thường trọn vẹn tỉnh giác hay trầm tĩnh 104 

https://thuviensach.vn

[image: Image 123]



VIÊN  MINH

sáng suốt với mọi động thái mà vẫn tự nhiên vô tâm - 

không cơ tâm, không dụng ý chủ quan - tức  “không, vô tướng, vô tác, vô cầu”  là được. 

Bất  cứ  làm  một  việc  gì  người  sáng  suốt  tự  nhiên trong tâm ứng ra 3 yếu tố thận trọng, chú tâm, quan sát. Như thí dụ hồi nãy, ngồi mệt dứng dậy mang dép bước  đi,  tuy  đơn  giản  như  vậy  nhưng  trong  đó  nếu không  có  sự  thận  trọng  chú  tâm  quan  sát  sẽ  không làm được. 

Ba yếu tố này giúp mọi hoạt động trong đời sống hàng ngày được dễ dàng, suôn sẻ, tránh được nhiều tai  hại  do  buông  lung,  phóng  dật  và  bất  cẩn  tạo  ra. 

Nếu  đang  tức  giận  ai  đó  thì  khi  đi  có  thể  bị  va  vào tường hay vấp ngã, vì tâm chạy theo sự tức giận nên mất  sự  thận  trọng  chú  tâm  quan  sát.  Vậy  khi  tùy duyên động dụng việc gì đừng quên thận trọng, chú tâm, quan sát. Thận trọng chú tâm quan sát chính là biểu  hiện  của  như  lý  tác  ý  (yoniso  manasikāra)  nên không  phải  là  dụng  ý  của  bản  ngã  mà  là  phẩm  chất của tánh biết gần như phản xạ tự nhiên. 

Như  khi  rót  nước  sôi  vào  bình  thủy  thì  tự  nhiên phải thận trọng chú tâm quan sát, không cần ai nhắc cả. Đó gọi là Pháp tự ứng. Chỉ khi nào tâm lơ đễnh, tư 

105 

https://thuviensach.vn

[image: Image 124]



VIÊN  MINH

tưởng  chạy  lang  thang  nơi  khác  thì  mới  mất  thận trọng chú tâm quan sát thôi. Nếu làm bất cứ chuyện gì cũng hoàn toàn thận trọng - chú tâm - quan sát thì sẽ 

không bị quá khứ xen vào, không bị tương lai chi phối, không bị đắm chìm trong hiện tại, cũng không bị ảnh hưởng  bởi  ngoại  cảnh.  Nên  lúc  đó  cũng  không  có tham-sân-si, không có “hữu, tướng, tác, cầu” che lấp. 

Như vậy tâm lúc đó có đầy đủ giới định tuệ tự tánh. 

 Thận trọng là giới, là cốt lõi của mọi giới luật. Thận trọng  trong  tất  cả  mọi  hành  động,  lời  nói  chính  là Giới. Giới này gọi là giới tự tánh hay giới vô hạn. Còn giữ  5  giới,  10  giới,  227  giới,  350  giới  đều  thuộc  giới chế  định  hay  giới  hữu  hạn.  Gọi  là  giới  vô  hạn  khi trong tất cả mọi động tịnh thô tế của thân đều có sự 

thận trọng. Nếu khư khư giữ giới chế định một cách nghiêm  ngặt  mà  không  có  sự  thận  trọng  với  thân khẩu, thì đó là chấp giới chứ không phải là giữ giới. Vì thực ra giới giữ cho thân hành trong sạch chứ không phải cố giữ cho giới trong sạch. Khi thận trọng thì mọi hành  vi  sẽ  đúng  tốt,  không  hại  mình  hại người. Nếu lỡ  có  sai  thì  sự  thận  trọng  sẽ  giúp  điều  chỉnh  lại  dễ 

dàng.  Như  khi  mang  nhầm  chiếc  dép  thì liền  biết  và thận trọng quan sát lại để điều chỉnh ngay. 

106 

https://thuviensach.vn

[image: Image 125]



VIÊN  MINH

 Chú  tâm  là  định.  Khi làm  việc  gì mà  trọn vẹn  chú tâm vào đó tức đã có yếu tố định. Định này gọi là sát-na định. Tuy nói là sát-na nhưng thật ra nó vượt qua thời  gian,  rất  vi  diệu  vì  lúc  nào  cũng  định  được  mà không  cần  phải  nỗ  lực  tập  trung  để  đạt  được  như 

định  an  chỉ  (định  của  4  thiền  hữu  sắc  và  4  thiền  vô sắc). Rất nhiều người nghĩ rằng phải cố gắng để đạt được định an chỉ mới giác ngộ giải thoát được. Đó là một  sai  lầm  lớn.  Chính  trong  Kinh  Đoạn  Giảm,  Đức Phật  xác  nhận  bốn  thiền  hữu  sắc  chỉ  là   hiện  tại  lạc trú,   bốn  thiền  vô  sắc  chỉ  là   không  tịch  trú  chứ  chưa phải  là  hạnh  đoạn  giảm  bất  thiện  pháp,  đoạn  giảm tham  sân  si  đưa  đến  giác  ngộ  giải  thoát  trong  giáo Pháp  bậc Thánh. Vì vậy, trong 10 phiền não chướng của tuệ minh sát phần lớn đều do thiền định tạo ra. 

Trong  khi  một  người  thường  trọn  vẹn  tỉnh  thức  với bất cứ diễn biến nào của thân thọ tâm pháp... thì dù lúc  nào,  ở  đâu  tâm  họ  cũng  đều  định  được.  Một người  luôn  có  sát-na  định  trong  mọi  tình  huống  thì an  chỉ  định  đối  với  họ  là việc quá dễ  dàng. Không ít Phật tử sau khi nghe giảng họ thực hành và nói rằng trước đây cố gắng ngồi thiền theo khuôn mẫu thì rất khó  vào  định,  bây  giờ  chỉ  ngồi thiền  buông  thư  tự 

107 

https://thuviensach.vn

[image: Image 126]



VIÊN  MINH

nhiên thì vào định rất dễ dàng. Mà đây là định rất tự 

nhiên,  sẵn  có  ở  mỗi  người,  chỉ  cần  không  dụng  ý (không),  không  qua  khuôn  mẫu  (vô  tướng),  không cần  dụng  công  (vô  tác),  không  có  tham  vọng  sở  đắc (vô  cầu)  thì  ngay  đó  tâm  liền  định.  Chúng  ta  sẽ  nói đến thực hành chánh định này sau. 

 Quan  sát  là  tuệ.  Vipassanā  là  minh  sát,  tức  soi sáng thấy rõ thực tại đang là đúng với thực tánh của nó  giúp  loại  trừ  mọi  ảo  tưởng  về  tánh  tướng  thể 

dụng  của  pháp,  nhất  là  ảo  tưởng  “ta”  và  “của  ta”. 

Thiếu sự quan sát để soi sáng thực tại thân-tâm-cảnh thì  liền  rơi  vào  vô  minh  và  phát  sinh  ái  dục.  Do  đó, quan sát thực tại đang là ngay nơi mọi diễn biến của thân thọ  tâm  pháp  chính là tuệ  minh  sát. Tuy nhiên quan  sát  là  đức  tính  tự  nhiên  của  tâm,  mang  tính trực giác hơn là sự truy tìm của lý trí, vì vậy tâm càng hồn nhiên trong sáng càng dễ nhận ra thực tánh chân đế. Một từ khác có thay thế cho quan sát là tự tri. Tự 

tri chính là chánh niệm tỉnh giác đối với thực tại thân thọ tâm pháp. Trong Bát Chánh Đạo, có  quan sát rõ ràng  minh  bạch  mới  thể  hiện  được  Chánh  Kiến, Chánh  Tư  Duy,  có   thận  trọng  mới  thể  hiện  được Chánh  Ngữ,  Chánh  Nghiệp,  Chánh  Mạng  và  có   chú 108 

https://thuviensach.vn

[image: Image 127]



VIÊN  MINH

 tâm  trọn  vẹn  mới  thể  hiện  được  Chánh  Tinh  Tấn, Chánh Niệm, Chánh Định. Như vậy sống Thận trọng, Chú  Tâm,  Quan  Sát  chính  là  thể  hiện  Giới-Định-Tuệ, Bát Chánh Đạo. 

Trong Kinh Bộ Tăng Chi, phẩm một pháp Đức Phật dạy:  Một pháp dẫn đầu tất cả thiện pháp, đó là thận trọng. Một pháp dẫn đầu tất cả bất thiện pháp, đó là không thận trọng.  Và lời dạy cuối cùng trước khi Đức Phật  nhập  Niết-bàn  vẫn  là:   Các  Pháp  hữu  vi  là  vô thường,  hãy  thận  trọng,  chớ  có  phóng  dật.   Vì  vậy, thận  trọng  là  yếu  tố  cơ  bản  trong  pháp  hành  chánh đạo. Thận trọng đi cùng với chú tâm và quan sát là ba yếu tố giúp hành giả  không bị tấp vào bờ này bờ kia, không bị chìm đắm, không bị mục nát và không bị vớt đi. Buông hết mọi nắm giữ thì chắc chắn sẽ chứng ngộ 

Niết-bàn.  Cứ  thận  trọng,  chú  tâm,  quan  sát  để  sáng suốt  tự  tri  trong  khi  may  vá,  tưới  cây,  lái  xe,  nấu nướng v.v... thì ngay đó là an lạc, giải thoát, là thấy ra Niết-bàn, chứ  không  phải cố  ngồi thiền, trú định cho nhiều để mong cầu đạt được sở đắc lý tưởng ở tương lai mà cùng lắm là Sắc giới, Vô Sắc giới mà thôi. 

Tóm lại khi động dụng chỉ cần thận trọng, chú tâm, quan  sát  là  đủ  thể  hiện  tinh  tấn,  chánh  niệm,  tỉnh 109 

https://thuviensach.vn

[image: Image 128]



VIÊN  MINH

giác; thể hiện giới, định, tuệ hay bát chánh đạo nên đó chính là tu tập, là sống đạo rồi, không cần phải cố 

rập  khuôn  theo  bất  cứ  một  phương  pháp  thiền  chế 

định  nào  khác.  Vì  Pháp  luôn  vận  hành  đúng  nguyên lý tự  nhiên,  không  thể  đem  ý  đồ  chủ  quan  của  bản ngã  ra  điều  chỉnh  Pháp  được.  Do  đó  chỉ  cần  thận trọng  chú  tâm  quan  sát  thực  tại  thân  thọ  tâm  pháp khi tưới cây, quét nhà, ăn cơm, rửa chén v.v... là đã sống đạo, đã tuỳ duyên thuận pháp rồi, đâu còn chỗ 

nào nữa để tu luyện chủ quan theo ý đồ của bản ngã! 

Có  những  lúc  Pháp  đến  dạy  mình  nhẫn  nại,  có  lúc Pháp đến dạy mình san sẻ, có lúc Pháp đến dạy mình từ  bi,  có  lúc  Pháp  đến  dạy  mình  buông  xả  v.v...  chỉ 

cần  qua  đó  thận  trọng  chú  tâm  quan  sát  mà  học  ra để điều chỉnh nhận thức và hành vi cho đúng tốt là tu rồi.  Cố  tu  luyện  là  bản  ngã  đang  tỏ  ra  ta  đây  hành theo phương pháp thiền này phương pháp thiền kia của các thiền sư chế định ra thôi, làm sao qua pháp chế định mà thực chứng được thực tánh chân đế? Vì vậy,  sự  kiện  gì  đến  dù  bĩ  hay  thái,  khổ  hay  lạc  liền ngay đó mà soi sáng thì sẽ thấy ra mọi mặt của Pháp. 

Hôm nay chúng ta chỉ nói đến mặt động khi sống đạo trong sinh hoạt hàng ngày. Hôm sau chúng ta sẽ nói đến mặt tĩnh trong cách sống đạo. 

110 

https://thuviensach.vn

[image: Image 129]



VIÊN  MINH







4. ĐẠO ĐẾ - DIỆT ĐẾ (tiếp) 

 Ngay đó mà thấy  

Chúng ta đã biết Pháp vốn tự nhiên, có sẵn và luôn vận  hành  đúng  nguyên  lý  của  nó.  Pháp  thiết  thực hiện  tiền,  không  qua  thời  gian,  trở  về  là  thấy,  ngay trên thực tại đang là, nên người trí tự chứng trực tiếp không qua tư tưởng hay tưởng tượng về nó. Pháp là sự  thật  mà  mỗi  người  có  thể  tự  mình  chứng  ngộ, không mô phỏng người khác. Một người nọ đang sân đến hỏi Đức Phật: Pháp gì là thực tại hiện tiền, không qua thời gian... người trí tự chứng? Đức Phật liền chỉ 

ngay tâm sân nơi ông ta chính là pháp thực tại hiện tiền, ngay đó mà thấy, không cần phải tìm pháp nào khác. 

Huệ  Minh  đuổi  theo  lục  tổ  Huệ  Năng  để  đoạt  y bát,  nhưng  không  thể  lấy  được.  Tổ  hỏi:   "Ngươi  đến 111 

https://thuviensach.vn

[image: Image 130]



VIÊN  MINH

 đây  để  cầu  Pháp  hay  cầu  y  bát?"  Huệ  Minh  gượng nói đến để cầu Pháp, mong Tổ chỉ cho đâu là bản lai diện  mục.  Tổ  hỏi:   "Không  nghĩ  thiện  không  nghĩ  ác, ngay đó là gì?"  Câu hỏi buộc Huệ Minh phải ngay nơi thực tại đang là thấy ra thực tánh bản lai, không cần qua khái niệm thiện ác. 

Câu  nói  này  đã  sinh  ra  rất  nhiều  hiểu  lầm.  Nhiều người cho rằng cứ ngồi yên, không nghĩ thiện nghĩ ác gì cả tức là bản lai diện mục, là Pháp. Thực ra không phải  không  suy  nghĩ,  mà  là  Huệ  Minh  đang  như  thế 

nào chỉ thấy như vậy đừng đánh giá là thiện hay ác gì cả thì ngay đó liền thấy Tánh, thấy Pháp, thấy Bản Lai Diện Mục. Bởi vì tánh vốn  "bổn lai vô nhất vật",  nếu khởi  tâm  phê  phán  thiện  ác  thì  đã  bị  khái  niệm,  tư 

tưởng chủ quan của bản ngã xen vào rồi nên chỉ thấy giả  tướng  làm  sao  thấy  thực  tánh  chân  đế  ngay  nơi thực tại đang là được. 

Pháp  luôn  vận  hành  đúng  nguyên  lý,  do  đó  qua mỗi  người  pháp  đang  như  thế  nào  thì  tự  thấy  như 

vậy  mới  thực  chứng  được  nguyên  lý  vận  hành  của pháp.  Vấn  đề  không  phải  là  tìm  cách  thay  đổi  pháp này  qua  pháp  khác,  trạng  thái  này  thành  trạng  thái kia  theo  ý  mình  mà  là  có  nhận  thức  đúng  bản  chất 112 

https://thuviensach.vn

[image: Image 131]



VIÊN  MINH

thực  tại  như  nó  đang  là  hay  không.  Nếu  nhận  thức đúng với  bản  chất sự  thật  thì sẽ  có  ứng xử  tốt,  nếu không  thì  sẽ  bị  bản  ngã  tham  sân  si  tác  động  theo hướng  sai  xấu.  Vậy,  chủ  yếu  là  có  thấy  ra  hoặc  học được điều gì từ sự vận hành của pháp hay không mà thôi. 

Chúng ta đã nói về sự vận hành của pháp trong vũ 

trụ,  trời  đất,  thực  ra  đó  cũng  chính  là  sự  vận  hành của pháp nơi mỗi người. Thấy ra chính mình thì cũng thấy được  nguyên lý của vạn pháp. Nhưng chúng ta không  chịu  thấy  ra  sự  thật  mà  chỉ  muốn  pháp  phải theo ý mình, đòi thay đổi, đòi cải tiến, đòi tu luyện để 

đạt thành, để cầu toàn, bỏ cái này lấy cái kia và tự rơi vào quỹ đạo tham vọng trở thành của bản ngã. Muôn đời  sống  trong  ảo  tưởng  nhị  nguyên  khó thấy  ra được  Pháp  thật  sự  như  thế  nào.  Vì  vậy,  cách  duy nhất để thấy Pháp chính là trả Pháp về với trật tự vận hành của Pháp, chỉ thấy Pháp như nó đang là, đừng tu  theo  kiểu   “thọc  gậy  bánh  xe  Pháp”   để  bóp  méo Pháp theo ý mình. 

113 

https://thuviensach.vn

[image: Image 132]



VIÊN  MINH

 Ăn trộm pháp 

Thực  ra,  người  tu  không  khéo  lại  giống  người  ăn trộm. Người ăn trộm từ chối tình trạng hiện hữu của mình để tìm kiếm sở hữu cái gì khác không phải của mình.  Do  không  chấp  nhận  hiện  tại  đang  túng  tiền nên  mới  đi  ăn  trộm.  Người  tu  cũng  vậy,  vì  không chấp nhận thực tại như nó đang là để thấy ra sự thật nên từ chối hiện tại để cố gắng tu luyện sao cho đạt được  một  pháp  lý  tưởng  ở  tương  lai  mà  mình  chưa có.  Đó  không  phải  là  ăn  trộm  pháp  sao?  Mọi  sự  vật trên đời đều là pháp vô ngã, muốn chiếm hữu thì đó là ý đồ của bản ngã. Như vậy, do bản ngã cứ nỗ lực ăn  trộm  pháp  rồi  chấp  đó  là  của  mình,  nên  gọi  là chấp ngã, chấp pháp hay nói thẳng là ăn trộm pháp. 

Dù hành giả có hãnh diện rằng tôi hạnh phúc, tôi an lạc, tôi đắc được thiền, tôi đắc được định, tôi có thần thông v.v... thì cũng chỉ là ăn trộm pháp mà thôi. Bản ngã  đích  thực  là  tên  ăn  trộm  pháp,  vì những  gì  nó chiếm  hữu  được  đều  thuộc  về  pháp,  không  phải  là của nó. 

Vậy  cần  phải  xét  lại  toàn  bộ  công  phu  tu  tập  của mình,  xem  mình  bố  thí  để  cầu  phước  hay  để  xả  ly, hành thiền để cầu sở đắc hay để thấy sự thật, nhẫn 114 

https://thuviensach.vn

[image: Image 133]



VIÊN  MINH

nại  để  tâm  không  sân  hay  để  chờ  cơ  hội  phục  thù v.v... Nếu bố thí để cầu phước, hành thiền để cầu sở 

đắc thì đúng là ăn trộm pháp không phải là giác ngộ 

sự thật. 



 Trả pháp lại cho pháp 

Khi  thấy  ra  pháp  không  phải  ta  hay  của  ta,  cần  trả 

pháp lại cho pháp. Mười Ba-la-mật đều có mục đích trả 

pháp  lại  cho  pháp.  Tức  không  chiếm  hữu  gì  cho  bản ngã, buông bản ngã ra, trả mọi sở hữu lại cho pháp. 

Khi  chánh  niệm  tỉnh  giác  thì  thấy  đi  đứng  ngồi nằm đều là pháp, ăn nói ngủ nghỉ cũng là pháp, nóng lạnh động tĩnh cũng là pháp, không có ai trong đó cả. 

Vậy  những  rắc  rối  cuộc  đời,  luân  hồi  sinh  tử,  phiền não khổ đau không phải do pháp mà đều do cái “Ta” 

ảo tưởng tạo ra cho chính nó mà thôi. 

Tất  cả  pháp  tướng  là  vô  thường,  ai  không  chấp nhận vô thường theo nguyên lý vận hành của pháp, mà  cái  gì  thích  thì  muốn  chiếm  giữ  lâu  dài,  cái  gì không  thích  thì  muốn  loại  bỏ  thật  mau,  tức  muốn 

“thường”,  muốn  “đoạn”  theo  ý  mình,  như  vậy  làm 115 

https://thuviensach.vn

[image: Image 134]



VIÊN  MINH

sao không khổ được. Tất cả tánh tướng của pháp đều vô  ngã  nhưng  cái  Ta  ảo  tưởng  không  chấp  nhận  sự 

thật  đó  nên  muốn  đạt  được  sở  đắc  pháp  này  pháp kia, tức muốn biến pháp thành Ta, của Ta, Tự ngã của ta, như vậy làm sao không khổ được. Chính cái tham vọng muốn biến pháp vô thường thành thường hoặc đoạn, muốn biến pháp vô ngã thành ngã sở mới tạo ra đau khổ. Bậc giác ngộ sống tuỳ duyên thuận Pháp vô ngã vị tha thì dù có đau cũng không bao giờ khổ. 

Nếu  tu  tập  mà  không  nhận  ra  điều  này  thì  chỉ  tu theo  kiểu  cầu  toàn:  tiểu  ngã  thành  đại  ngã  của  Bà-la-môn. Còn khi đã buông cái ngã ra - tức vô vi, vô ngã - 

thì  không  còn  cái  Ta  ảo  tưởng  lăng  xăng  tạo  tác  nữa. 

Không phải vô vi là không làm gì mà vì đã thấy ra tất cả 

việc làm đều duy tác, đều là sự vận hành tự nhiên của Pháp, không phải Ta làm. Nếu không vô vi vô ngã thì tu cũng vẫn mãi là người thợ làm nhà, mãi xây dựng củng cố ngôi nhà bản ngã cho đẹp hơn, không chịu trả pháp lại cho trật tự vận hành tự nhiên của pháp. 

 



116 

https://thuviensach.vn

[image: Image 135]



VIÊN  MINH

 Vô minh và hữu vi, hữu ngã 

Xin  nhắc  lại,  khi  khởi  ý  muốn  loại  bỏ  pháp  không thích tức là sân, muốn tìm kiếm pháp ưa thích tức là tham, thì đã thất niệm, bỏ quên thực tại đang là làm sao  thấy  pháp  được!  Vì  muốn  loại  bỏ  pháp  không thích trong hiện tại nên không thấy sự thật, và muốn với  bắt  pháp  ưa  thích  ở  tương  lai  nên  cũng  không thấy sự thật, vậy cả hai đều không thấy được sự thật nên gọi là vô minh, và từ đó có tham sân nên gọi là ái dục.  Như  vậy  dù  loay  hoay  tu  tập  kiểu  gì  cũng  vẫn không  thoát  được  vô  minh,  hữu  vi,  hữu  ngã.  Đừng tưởng đắc định là hết tham sân si, vì đức Phật dạy cõi thiền sắc giới, vô sắc giới vẫn còn vô minh ái dục, vẫn còn hữu vi hữu ngã. Định sắc giới, vô sắc giới đều do tưởng sinh nên nhiều người cho rằng trong khi định họ thấy vô thường diễn ra rất nhanh cũng chỉ do ảo giác mà thấy thôi! 



 Minh và vô vi, vô ngã 

Tại  sao  Đức  Phật  nói:   “Dù  Như  Lai  ra  đời  hay không  ra  đời  thì  Pháp  vẫn  vậy” ?  Vì  nguyên  lý  vận hành của Pháp là Sự Thật vượt khỏi giới hạn của thời 117 

https://thuviensach.vn

[image: Image 136]



VIÊN  MINH

gian, không gian và nhận thức. Không cần khởi ý tìm cầu đâu trong quá khứ, vị lai hoặc bên ngoài, chỉ ngay nơi thực tại đang là mà thấy. Khởi ý tìm cầu sở tri sở 

đắc như đạo sĩ Sāriputta thì chỉ thấy pháp điên đảo, đến khi được ngài Assaji chỉ cho  “nhân diệt các pháp diệt”  - tâm không sinh lấy gì điên đảo - thì liền thấy ra Sự  Thật.  Không  sinh  tức  vô  vi,  vô  ngã  và  minh  tức không còn ảo tưởng lăng xăng chọn lựa, tìm kiếm để 

thoả mãn tham vọng sở tri sở đắc, vì biết rằng muốn yên  tĩnh  thì  sợ  ồn  ào,  mong  thành  công  thì  sợ  thất bại, thích cái đẹp thì ghét cái xấu... Như vậy, chọn bất cứ  pháp  nào  cũng  đều  phải  chịu  lực  đối  kháng  của những  pháp  khác.  Và tệ  hơn  nữa  là  chọn  đối  tượng ảo mà mình chưa thực sự biết đến, vẫn chỉ là mộng tưởng,  rồi  nỗ  lực  tìm  cầu,  cố  gắng  rèn  luyện  để  đạt thành... thì chỉ luống công vô ích! Cho dù đối tượng theo đuổi có thật nhưng mình chưa thực sự thấy biết thì cũng vẫn còn trong tưởng tượng. Ví dụ nước Mỹ 

là có thật, nhưng chỉ trong mơ ước của người muốn đến  được  đó,  còn  những  người  đang  sống  ở  đó  có thể lại mơ ước được đến Bhutan, nơi mà họ cho là lý tưởng hơn. Có lẽ không ít người thích bám víu vào ảo ảnh mộng mơ hơn là sống trong sự kiện thực tế. Đó chính  là  nguyên  nhân  sinh ra  Mười  Hai  Duyên  Khởi: 118 

https://thuviensach.vn

[image: Image 137]



VIÊN  MINH

Có vô minh thì có ái dục, có ái dục thì có tạo tác để 

trở thành, có tạo tác trở thành thì có sinh tử luân hồi, có  phiền  não  khổ  đau.  Vậy,  chỉ  cần  có  Minh  thì 

 "không,  vô  tướng,  vô  tác,  vô  cầu"   tức  toàn  bộ 

hành (ái-thủ-hữu) chấm dứt và luân hồi sinh tử cũng không còn. 

 

 Hữu: Tạo tác để trở thành 

Vì vậy, khởi đầu và cuối cùng của sự tu tập đều phải là không, vô tướng, vô tác, vô cầu tức hoàn toàn vô vi vô ngã, nếu không chỉ khởi ý muốn tu là đã sai rồi. 

Khởi ý muốn tu tức là rơi vào hữu:  Hữu ý, hữu tất, hữu  cố,  hữu  ngã.   Như  có  ý  muốn  giải  thoát  chẳng hạn tức  hữu ý,  thì liền muốn phải rèn luyện thế này thế kia tức  hữu tất,  nên cần nỗ lực bám víu vào một phương pháp, một mục đích sở đắc tức  hữu cố,  và đó chính là biểu hiện ý chí của cái Ta ảo tưởng tức  hữu ngã.  Như vậy hành theo hữu trong   “hữu ý, hữu tất, hữu  cố,  hữu  ngã”   và  hữu  trong   “hữu,  tướng,  tác, cầu”   là  hành  theo  tà  đạo,  vì  đều  đồng  nghĩa  với  ái dục mà cụ thể là tham sân si. 

119 

https://thuviensach.vn

[image: Image 138]



VIÊN  MINH

Thí dụ khởi ý muốn đắc định, muốn an lạc là tham, vì  vậy  phải  cố  loại  trừ  phiền  não  khổ  đau,  đó  lại  là sân, tham sân sinh băn khoăn hối tiếc, đó là trạo hối, trạo hối sinh chán nản hôn trầm và cuối cùng là tâm phân  vân  nghi  hoặc,  đó  chính  là  si.  Nếu  đạt  được định, được an lạc thì sinh dính mắc vào tướng định, tướng lạc mà trì trệ trong đó rồi chấp pháp làm ngã, trụ  trong  khái  niệm  thường-lạc-ngã-tịnh,  làm  sao thấy được vô thường, khổ, vô ngã, bất tịnh để không tham  ưu,  không  bám  víu?  Như  vậy,  nghĩa  là  chỉ  đổi cái khổ của cõi Dục sang cái khổ của cõi Sắc hoặc Vô Sắc  mà  thôi.  Ở  các  cõi  này  có  thể  không  có  khổ  thọ 

nhưng vô minh, ái dục và khổ đế vẫn còn nguyên. 

Cho  nên  nhiều  khi  nhìn  những  người  đang  miệt mài  hành  thiền  mà  thấy  tội  nghiệp  cho  họ.  Thực  ra không  phải  họ  đang  hành  thiền  mà  đang  bị  thiền 

“hành”  thì  đúng  hơn,  hay  nói  cách  khác  chính  bản ngã “hành” bản thân chứ không ai khác! 



 Giới định tuệ tự tánh 

Chúng  ta  đã  nói  đến  thận  trọng  chính  là  giới  tự 

nhiên  vốn  có  ở  mỗi  người.  Một  người  thường  thận 120 

https://thuviensach.vn

[image: Image 139]



VIÊN  MINH

trọng  trong  nói  năng,  hành  động  thì  dù  không  biết giới  chế  định  nào  vẫn  sống  đúng  tốt  hơn  những người  cố  giữ  giới  tướng  cho  thật  nghiêm  ngặt.  Nếu quan  sát  một  người  cố  giữ  giới  tướng  chế  định  rất nghiêm  ngặt,  cố  gắng  không  phạm  một  giới  nào,  lỡ 

phạm thì sám hối ngay cho trong sạch, sợ khi chết sẽ 

đoạ địa ngục, nhưng ngoài những giới đó ra họ sống rất thiếu thận trọng, thiếu tinh tế. Đây là một sai lầm lớn, khi chỉ biết chấp giữ ngọn giới tướng mà bỏ quên gốc giới tánh. 

Đó  là  lý  do  vì sao trong thời  Đức  Phật, một  vị  Sư 

nọ  đi  đến  một  Tịnh  Xá,  ở  đó  có  một  vị  thí  chủ  đã chứng Thánh quả luôn biết các vị tỳ kheo cần gì về tứ 

vật dụng để cúng dường đúng theo nhu cầu của từng vị rất chu đáo. Vị tỳ kheo này sợ quá liền rời trú xứ về 

bạch với đức Thế Tôn rằng có quá nhiều giới luật lớn nhỏ  ông  không  nhớ  nổi,  nếu  lỡ  phạm  mà  vị  thí  chủ 

kia biết được thì xấu hổ quá nên không dám ở trú xứ 

đó. Đức Phật khuyên nếu ông không nhớ hết các giới thì  chỉ  cần  giữ  một  giới,  đó  là  giữ  cái  Tâm  thôi.  Giữ 

cái  tâm  ở  đây  chính  là  giữ  sự  thận  trọng  chú  tâm quan sát trong mọi hoạt động đời sống tu hành của ông  ta.  Chẳng  bao  lâu  sau  đó  ông  cũng  chứng  ngộ 

đạo quả. 

121 

https://thuviensach.vn

[image: Image 140]



VIÊN  MINH

Một câu chuyện khác. Có một tử tù bị đưa ra pháp trường xử trảm, được vua ban cho một đặc ân, nếu anh ta bưng một bát nước đầy mà không làm đổ một giọt  cho  đến  khi  ra  tới  pháp  trường  thì  được  miễn tội.  Lúc  đó  anh  ta  phải  làm  gì?  Chỉ  có  cách  là  thận trọng chú tâm quan sát toàn bộ thân tâm cảnh từng khoảnh  khắc  trong  suốt  lộ  trình,  không  thể  buông lung  phóng  dật  theo  quá  khứ,  vị  lai  và  để  tâm  lang thang bên ngoài được. 

Trong cuộc sống, chúng ta luôn phải tuỳ duyên mà động dụng. Đói thì phải ăn. Có khách thì phải tiếp. Có việc thì phải làm, nhưng không phải vì vậy mà quên mình,  quên  thực  tại  thân  thọ  tâm  pháp  đang  là.  Vì vậy  thận  trọng,  chú  tâm,  quan  sát  là  cách  hữu  hiệu nhất  trong  thể  hiện  Bát  Chánh  Đạo  cũng  như giới-định-tuệ  tự  tánh.  Thận  trọng  mới  thể  hiện  được chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng. Chú tâm mới có chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định. Quan sát mới đưa đến chánh kiến, chánh tư duy. Vì vậy có thể 

nói đó là 3 đức tính tự nhiên của tâm, biết tự ứng khi không bị tư tưởng, quan niệm của bản ngã ngăn che. 



122 

https://thuviensach.vn

[image: Image 141]



VIÊN  MINH

 Có phải giới sinh định, định sinh tuệ không? 

Bây giờ chúng ta thử đặt câu hỏi, có phải giới sinh định,  định  sinh  tuệ  không?  Nhóm  5  vị  Kondañña  tu khổ  hạnh  khi  chứng  ngộ  đạo  quả  thì  đã  có  giới  chế 

định  đâu,  các  vị  cũng  chỉ  tu  khổ  hạnh  chứ  đâu  có thiền định gì. Và quan niệm tu khổ hạnh để giác ngộ 

là  tà  kiến  làm  sao có trí tuệ. Vậy giới  định tuệ  gì  đã giúp  các  vị  ấy  chứng  ngộ  Sự  Thật?  Đó  chính  là  giới định tuệ tự tánh mà mỗi người có sẵn, vì nếu không có thận trọng, chú tâm, quan sát thì làm sao thấy ra được điều Đức Phật khai thị. Chữ “sinh” ở đây không có  nghĩa  là  cái  này  sinh  ra  cái  kia  mà  là  hỗ  trợ  lẫn nhau, ngược lại với “khắc” là đối lập với nhau. Thận trọng hỗ trợ cho chú tâm, chú tâm hỗ trợ cho quan sát  và  ngược  lại,  3  yếu  tố  đi  chung  với  nhau  không thể tách rời. Không thể nào thận trọng mà không chú tâm quan sát, không thể nào chú tâm mà không thận trọng  quan  sát,  không  thể  nào quan  sát  mà  thiếu thận trọng chú tâm. Ba yếu tố đó là giới định tuệ tự 

tánh tuỳ dụng mà ứng ra từ cốt lõi của Đạo. 

Vấn đề là ai giữ giới, ai hành định, ai tu tuệ. Nếu là bản ngã thì dù có “thiện” đến đâu cũng vẫn xuất phát từ vô minh, ái dục (tham sân si). Tham được phước, 123 

https://thuviensach.vn

[image: Image 142]



VIÊN  MINH

tham cõi Trời, tham thần thông, tham an lạc v.v... ở 

tương  lai.  Càng  tham  cầu  đạt  được  cõi  “sinh  y”  ở 

tương lai thì càng sân với hiện tại. Và cũng sẽ sinh ra ngã mạn “giới tôi trong sạch hơn anh”, “định tôi cao hơn  chị”,  “ông  hiểu  pháp  không  bằng  tôi”  v.v...  rồi thấy ai không tu như mình thì khinh khi hay sân hận. 

Đó  chỉ  là  giới  định  tuệ  ngoài  da  -  hữu  vi,  hữu  ngã  - 

không phải là giới định tuệ Phật dạy trong bát Chánh Đạo, không phải là giới định tuệ tự tánh vô vi, vô ngã. 

Trở lại câu hỏi, vậy thì ai giữ giới, ai hành định, ai tu tuệ? Không ai cả mà đó là cái tâm, cái tâm thường hay  biết.  Cái  biết  của  6  thức  sinh  ra  121  tâm  thức cũng đều từ tánh biết của cái tâm vốn chói sáng mà Đức  Phật  gọi  là  pabhassara  citta,  không  phải  xuất phát  từ  ảo  tưởng  của  bản  ngã.  Nhưng  bản  ngã  lại nhận cái biết là “ta, của ta, tự ngã của ta”, luôn thu gom  sở  tri  và  sở  đắc.  Thực  ra  mớ  sở  tri  sở  đắc  mà bản ngã tích luỹ được chỉ là chướng ngại khiến không nhận ra tánh biết chói sáng mà thôi. Cái biết thực sự 

là cái biết không bị bất cứ một điều gì ngăn ngại. Tức là ngay đây, khi buông hết mọi ý đồ của bản ngã, mọi sở tri sở đắc thì còn lại cái gì? Còn lại đó là tánh biết chói sáng. Vậy tại sao lại nương tựa vào kiến thức vay 124 

https://thuviensach.vn

[image: Image 143]



VIÊN  MINH

mượn,  tại  sao  lại  tin  tưởng  vào  những  suy  nghĩ,  so sánh,  tính  toan  của  lý  trí  vọng  thức?  Tại  sao  lại  cố 

chấp  vào  những  quan  niệm  cũ  rích?  Mà  quan  niệm chính  là  thủ  phạm  giết  chết  sự  khám  phá  sáng  tạo. 

Quan niệm đạo đức kiểu này, quan niệm tu hành kiểu kia đã hình thành những phương pháp cứng nhắc đầy lý  trí  vọng  thức.  Thực  ra,  mọi  quan  niệm  phiến  diện đều là tà kiến. Cho dù quan niệm đúng mà một chiều vẫn là tà kiến. Khi nào còn quan niệm là còn tà kiến, vì chân  lý  không  phải  là  quan  niệm.  Chỉ  khi  nào  buông hết mọi quan niệm xuống mới không còn tà kiến. 

Bây giờ, mọi người yên lặng, tâm không lăng xăng, ý  không  vọng  động,  thức  không  quan  niệm,  kể  cả 

không tu không hành gì hết. Cứ buông ra, không khởi bất  kỳ  ý  đồ  tạo  tác  nào  thì  vẫn  thấy,  vẫn  nghe,  vẫn biết tất cả mọi thứ đến đi, sinh diệt, phải không? Như 

vậy, tánh biết khi không có gì che lấp thì giống nhau và  hoàn  toàn  trong  sáng.  Vậy  mà  hầu  hết  chúng  ta đều  y  cứ  vào  quan  niệm,  vào  kiến  thức  vay mượn nhỏ nhoi, hạn hẹp của mình rồi tưởng là thế này, cho là thế kia, quan niệm thế nọ mà xử sự, mà tu hành để 

tự  che  chắn  tầm  nhìn của thấy biết  làm cho tri kiến không thể nào thanh tịnh và toàn diện được. Đó là tự 

125 

https://thuviensach.vn

[image: Image 144]



VIÊN  MINH

ngăn che tánh biết, tự hại chính mình. Tánh biết thì ở 

nơi Phật hay nơi chúng ta hoàn toàn giống nhau, có nghĩa  là  tánh  biết  vốn  hoàn  toàn  trong  sáng,  vốn  là pabhassara như nhau. Nhưng do bản ngã che lấp mà sinh  ra  tướng  biết  mỗi  người  mỗi  khác,  từ  đó  phát sinh  kiến  thức,  quan  niệm,  chủ  trương  sai  biệt.  Nếu mỗi  người  không  tự  buông  xuống  quan  niệm  của mình  thì  vẫn  thấy  vạn  pháp  qua  lăng  kính,  khó  mà trực nhận Sự Thật. 

Chúng ta thường lầm lẫn thế này, hễ thấy có một vị nào tỏ vẻ tu hành nghiêm ngặt ngày đêm quên ăn bỏ  ngủ,  ở  tận  rừng  sâu,  núi  thẳm  v.v...  là  đề  cao,  là tôn  vinh  vị  đó  như  bậc  thánh.  Nhưng  điều  này  còn phụ  thuộc  vào  động  lực  và  mục  đích  tu  hành  của  vị 

ấy như thế nào mới được. Vị ấy đang tu trên thực tại thân thọ tâm pháp để thấy ra sự thật hay chỉ tu theo ý đồ chủ quan của bản ngã hoặc kiến thức mô phỏng, vay  mượn  từ  Kinh  Luận,  từ  các  vị  Đạo  Sư  nổi  tiếng nào đó mà thôi. Nếu vậy thì toàn bộ nỗ lực của vị ấy đều  không  những  chỉ  luống  công  vô  ích  mà  còn  hại mình hại người nữa là khác! Như thế, cho dù vị ấy có đắc  gì  thì  làm  sao  có  thể  trả  Pháp  lại  cho  Pháp  và thấy mình không là gì cả được. Bởi vì vị ấy đã có quá 126 

https://thuviensach.vn

[image: Image 145]



VIÊN  MINH

nhiều  sở  đắc  làm  sao  “công  đức  trả  về  không”  nổi. 

Đức  Chúa  có  nói:   "Người  giàu  vào  nước  thiên  đàng còn  khó  hơn  voi  chui  qua  lỗ  kim."   Giàu  ở  đây  là  gì? 

Không phải ám chỉ người có nhiều tài sản, mà chính là những người tu hành ôm đồm quá nhiều sở tri sở 

đắc.  Chính  những  người  đó  khó  có  thể  chứng  ngộ 

Niết-bàn,  vì  chỉ  khi   “viễn  ly,  ly  tham,  đoạn  diệt,  an tịnh”  thì  “chánh trí giác ngộ Niết-bàn”  mới xuất hiện. 

Điều này mới nghe tưởng như nghịch lý nhưng đó là chân lý muôn đời. 

Nếu  xét  trên  phương  diện  Ba-la-mật,  thì  thấy  rất rõ. Toàn bộ pháp tu Ba-la-mật đều là buông, là  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  chứ không phải để lấy vào, để 

nắm giữ hay để tích lũy sở tri sở đắc gì cả! 

 Trong ngoài lặng lẽ chẳng vin đâu Sáng suốt hồn nhiên khỏi vọng cầu Buông hết một phen đừng luyến tiếc Mới hay ngay đó thấy Đạo mầu. 

Mà  buông  là  buông cái gì?  Buông  là buông mọi  ý đồ  lăng  xăng  tạo  tác  của  bản  ngã,  trả  pháp  lại  cho pháp  mới  có  thể  thấy  sự  thật  như  nó  đang  là (sabhāva, yathābhūta). Lúc đó là vô vi, vô ngã, là tùy 127 

https://thuviensach.vn

[image: Image 146]



VIÊN  MINH

duyên thuận pháp mà làm, làm mà không tạo tác nên gọi là duy tác như khát thì uống, đói thì ăn trong trọn vẹn  tỉnh  thức,  trong  chánh  niệm  tỉnh  giác.  Đó  chính là trí tuệ minh sát (vipassanā-ñāṇa). Trí tuệ không có nghĩa là xác định được pháp là gì mà thấy pháp như 

nó là, tức trả pháp về với “thời vị tính” của nó. Trong trí  tuệ  không  có  mặt  của  bản  ngã,  không  có  khái niệm,  kiến  thức,  tư  tưởng,  quan  niệm  hay  phương pháp  gì  cả,  chỉ  có  pháp  tự  vận  hành  theo  nguyên  lý của chính nó. Thấy sự vận hành của pháp là Minh. Chỉ 

có  Minh  mới  chấm  dứt  toàn  bộ  tiến  trình  luân  hồi sinh tử, phiền não khổ đau do bản ngã tạo ra. 



 Kiến thức và tri kiến 

Chúng ta đã nói về thận trọng, chú tâm, quan sát là  giới  định  tuệ  tự  tánh  ứng ra  khi động dụng trong mối  quan  hệ  tự  nhiên  giữa  căn  và  trần.  Hôm  nay chúng ta xem sự khác biệt giữa kiến thức và tri kiến như thế nào. 

Hôm thầy ở Sydney, đến nhà hai vợ chồng có em bé mới hơn một tuổi ngồi trên chiếc xe bốn bánh tập đi.  Thấy  thầy,  bé  nhìn  sửng,  yên  lặng  quan  sát  một 128 

https://thuviensach.vn

[image: Image 147]



VIÊN  MINH

cách trọn vẹn. Lạ lùng, đúng là khi chưa có khái niệm bản  ngã,  chưa  có  cái  Ta  ảo  tưởng  thì  đã  biết  thận trọng  chú  tâm  quan  sát  rồi.  Vì  thế,  qua  nghiên  cứu, các nhà khoa học ngạc nhiên thấy rằng đứa trẻ chỉ 4 

tuổi thôi đã học được 40 - 50% nhận thức cơ bản của cả  một  đời  người  dù  chưa  biết  chữ.  Về  sau  chỉ  bổ 

sung thêm những thông tin hay kiến thức bên ngoài mà thực chất chỉ mang tính mặc định hơn là yếu tính của  đời  sống.  Những  nhận  thức  cơ  bản  đứa  bé  học được hoàn toàn bằng tri kiến chứ không phải là kiến thức  vay  mượn  về  sau.  Tri  kiến  được  tiếp  nhận  qua trải nghiệm thực khi căn tiếp xúc với trần tức các giác quan tiếp xúc với đối tượng của chúng, còn kiến thức phần lớn học được từ nhà trường, sách vở hoặc kinh nghiệm  của  người  khác  mà  bản  thân  mình  chưa  có trải  nghiệm  để  thực  chứng.  Có  những  học  giả  qua thư viện, qua nghiên cứu kinh luận có thể biết được lịch  sử  các  triều  đại  Đông  Tây  kim  cổ,  có  thể  thông suốt  các  tổ  chức  tôn  giáo,  chính  trị,  triết  học  v.v... 

nhưng lại không biết con hẻm phía sau nhà mình, và còn  tệ  hơn  nữa  là  không  biết  gì  về  bản  thân  mình. 

Vậy, cái biết của kiến thức không phải là cái biết của tri  kiến.  Tri  kiến  chưa  thanh  tịnh  vẫn  còn  sai  huống 129 

https://thuviensach.vn

[image: Image 148]



VIÊN  MINH

chi  kiến  thức  vay  mượn  bên  ngoài  mà  phần  lớn  là nguồn gốc của tà kiến. 

Ngày  xưa  Đức  Phật  chỉ  bày  Bốn  Sự  Thật,  người nghe  với  tri  kiến  trực  tiếp  liền  thấy  ra  sự  thật  nơi chính  mình,  từ  đó  chấm  dứt  bản  ngã  loay  hoay  tìm kiếm và tạo tác tập đế, nên không còn khổ đế, lúc đó chỉ còn Đạo đế thấy Diệt đế tức Niết-bàn, và chỉ biết sống tuỳ duyên thuận pháp vô ngã vị tha, đơn giản có vậy thôi. Chỉ có vậy thôi mà thời đó rất nhiều người chứng ngộ đạo quả. Về sau tứ chúng ngày càng đông, nhiều người trình độ căn cơ khác nhau, sự phức tạp phát sinh, nên Đức Phật tuỳ duyên mà ban hành giới định tuệ chế định để đối trị. Do đó mà Kinh Luật ngày càng  nhiều  để  đáp  ứng  các  tình  huống  lúc  bấy  giờ. 

Sau khi Đức Phật nhập Niết-bàn thì Kinh và Luật mới được  tường  thuật  từ  sự  ghi  nhớ  của  các  vị  tôn  túc trưởng lão. Tất nhiên tường thuật làm sao phản ánh đầy đủ sự kiện thực tế, cho nên khó hiểu mà sinh ra chú giải và luận biện thành hệ thống giáo điều thuộc lãnh vực ngữ nghĩa của lý trí. 

Nhưng thực ra cốt lõi của Phật Pháp vẫn là Bốn Sự 

Thật. Bốn Sự Thật này chỉ được kiểm chứng qua trải nghiệm  với  tri  kiến  chân  thực,  không  phải  qua  kiến 130 

https://thuviensach.vn

[image: Image 149]



VIÊN  MINH

thức đầy ngữ nghĩa của lý trí. Phật tạm dùng ngôn từ 

để  chỉ  thẳng  cho  người  nghe  trực  tiếp  thấy  sự  thật, nên  cả  đức  Phật  lẫn  người  nghe  chú  hướng  đến  sự 

thật chứ không bận tâm đến ngôn từ. Người sau lại cố tìm ngữ nghĩa qua ngôn từ nên không có chánh tri kiến  mà  chỉ  góp  nhặt  kiến  thức  để  hệ  thống  hoá  lại thành chú giải và các bộ luận phân tích chi ly, chỉ tạo thêm ảo tưởng đánh lạc hướng sự thật giản dị ngay đây và bây  giờ như nó đang là. Nên dù có trích dẫn nguyên  văn  Kinh  Luận  thì  cũng  không  phải  là  điều Phật muốn khai thị mà chỉ là ảo tưởng của người tầm chương trích cú mà thôi. Áp dụng kiến thức Kinh Điển khác  hẳn  với  trải  nghiệm  Sự  Thật  qua  tri  kiến  trực tiếp ngay nơi thực tại hiện tiền. 



 Tánh Biết và Pháp 

Trong tu tập cần lưu ý 2 điều: 

 1) Pháp luôn vận hành đúng nguyên lý.  Dù bản ngã có cướp công Pháp, ăn trộm Pháp hay thọc gậy Pháp thì  chỉ  bản  ngã  tự  lãnh  lấy  hậu  quả,  còn  Pháp  vẫn không sao. Vì vậy tu không phải là muốn Pháp theo ý mình.  Những  pháp  Đức  Phật  chỉ  ra  như  giới,  định, 131 

https://thuviensach.vn

[image: Image 150]



VIÊN  MINH

tuệ, các quả thánh, không phải để chiếm hữu thành sở tri sở đắc của mình mà chỉ để chứng ngộ hay thấy ra  Sự  Thật  mà  thôi.  Không  thấy  Sự  Thật  gọi  là  Vô Minh.  Vô  Minh  sinh  ra  ái  dục,  từ  đó  có  tà  kiến  và tham  ái,  có  năm  uẩn,  có  mười  hai  duyên  sinh  đưa đến sinh tử luân hồi và phiền não khổ đau. Điều này hoàn  toàn  do  cái  ngã  ảo  tưởng  chứ  không  phải  do Pháp tánh tự nhiên. Như vậy luân hồi sinh tử cũng do cái “ta” ảo tưởng vẽ vời, tạo tác chứ trong thực tánh chân đế của Pháp không hề có. Pháp là Niết-bàn hay sinh tử là do thái độ nhận thức của mỗi người: Minh thì thấy Niết-bàn, Vô Minh thì thấy sinh tử, còn Pháp thì  vẫn  như  nó đang  là,  nên  Đức  Phật  tuyên  bố:  Dù Như Lai ra đời hay không ra đời thì Pháp vẫn vậy. 

 2)  Tánh  Biết  luôn  thanh  tịnh  trong  sáng.   Chỉ  vì  bị 

bản ngã chấp thủ năm uẩn, sáu thức mà không nhận ra tánh biết vốn trong sáng. Khi tánh biết trong sáng thấy Pháp như thực thì đó đã là Đạo đế, Diệt đế rồi, còn cố tu luyện theo ý mình để đắc đạo quả nào nữa. 

Khi  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  mọi ý đồ tạo tác để 

trở thành của bản ngã, trả mọi sự vật lại cho trật tự 

vận  hành  của  Pháp,  thì  tu  chính  là  tánh  biết  tự  soi sáng; là Tâm  vô vi vô ngã; là không, vô tướng, vô tác, 132 

https://thuviensach.vn

[image: Image 151]



VIÊN  MINH

 vô cầu mà Đức Phật gọi là Pabhassaracitta (Tâm chói sáng) có sẵn nơi mỗi người, không phải do bản ngã tu luyện  mà  thành.  Như  mặt  trời  vốn  thường  chiếu sáng,  do  mây  che  mà  không  thấy.  Cũng  vậy,  không phải nỗ lực tu luyện để tạo ra trí tuệ, mà trí tuệ chính là sự soi sáng tự nhiên của tánh biết có sẵn và bình đẳng  ở  mỗi  người.  Do  đó  Đức  Phật  dạy  trong  Kinh Pháp Cú: 

 Quả thật điều nguy hại  

 Người ngu sinh sở tri (hoặc sở đắc) Huỷ phần sáng của mình 

 Tự chẻ đầu chính nó. 

Vậy, khi có hữu sự, tánh biết tự ứng ra  thận trọng, chú  tâm,  quan  sát;   khi  vô  sự,  tánh  biết   trở  về  trọn vẹn tỉnh thức với thực tại đang là. Như vậy tánh biết vốn  có  bản  chất   trong  lành,  định  tĩnh,  sáng  suốt  dù khi  động  hay  tịnh.  Trong  lành  là  không  tạo  tác  của giới  tự  tánh,  định  tĩnh  là không vọng động của  định tự tánh và sáng suốt là sự soi sáng của tuệ tự tánh. 

Thấy được điều này thì không cần bản ngã nỗ lực tu hành mà chính là buông bản ngã để tánh biết tự soi sáng sự vận hành hoàn hảo của  Pháp. Đó chính là  ý nghĩa của từ Như Lai - sống trọn vẹn tỉnh thức ngay 133 

https://thuviensach.vn

[image: Image 152]



VIÊN  MINH

nơi  thực  tại  đang  là  với tâm rỗng rang  lặng lẽ  trong sáng, không mong cầu trở thành gì cả. 



 An và trật tự vận hành của pháp Một điểm cần nhắc lại đó là trật tự vận hành của Pháp.  Nhiều  người  tưởng  mình  đang  tu,  đang  thực hành Pháp nhưng không biết rằng đang phá đám trật tự vận hành của Pháp, nên cảm thấy căng thẳng, bất an,  có  khi  đưa  đến  “tẩu  hoả  nhập  ma”.  Trật  tự  vận hành của Pháp là trình tự diễn tiến tự nhiên của thực tại đang là, nhưng khi chúng ta hối tiếc hoặc tiếc nuối cái đã qua, vọng cầu hoặc mơ mộng cái chưa đến là phá hỏng trật tự thời gian; và khi đang ở đây nhưng lại để tâm lang thang theo đuổi những đối tượng bên ngoài, như “đứng núi này trông núi nọ” là phá hỏng trật  tự  không  gian.  Mọi  sự  mọi  vật  đều  có   “thời,  vị, tính”   của  nó,  đánh  mất  sự  hiện  diện  của   thời  gian, không gian và tính chất đó của thực tại chính là đánh mất  trật  tự  vận  hành  của  Pháp.  Trở  về  với  thực  tại thân-tâm-cảnh chính là trở về với trật tự vận hành tự 

nhiên của sự sống. 

134 

https://thuviensach.vn

[image: Image 153]



VIÊN  MINH

Vì  vậy  Đức  Phật  dạy:   “Quá  khứ  không  truy  tìm, tương lai không ước vọng..., chỉ có pháp hiện tại, tuệ 

 quán chính là đây”.  Tuệ quán chính là tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác, là trở về trọn vẹn tỉnh thức với thực tại đang là. Chỉ cần thận trọng chú tâm quan sát thân tâm trong mọi hoạt động hàng ngày thì tâm tự an mà không  cần  cố  an  tâm.  Bởi  vì  cố  an  tâm  theo  ý  mình thì  chỉ  tạo  thêm  bất  an  mà  thôi.  Khi  chúng  ta  cố  an tâm hay định tâm thì lại rơi vào tình trạng  “đắm chìm trong hiện tại” . Điều nầy ít người lưu ý, vì tưởng rằng trú trong định, trong an là tốt, nhưng đó chỉ là sự trì trệ,  trong  khi  hiện  tại  luôn  trôi  chảy  không  bao  giờ 

dừng lại. Trật tự của Pháp chỉ diễn ra tại đây và bây giờ như nó đang là chứ không phải do bản ngã muốn từ  chối  hoặc  bám  víu  hiện  tại.  Trở  về  trọn  vẹn  tỉnh thức với hiện tại không phải để an hay định mà là để 

soi  sáng  thân  tâm  hầu  thấy  ra  bản  chất  vô  thường, khổ, vô ngã của mọi sự tướng và nhờ vậy không còn dính mắc hay chìm đắm nên an là hiệu ứng tự nhiên. 

Buông mọi ý đồ của bản ngã, trả mọi hiện hữu về với trật  tự  vận  hành  của  Pháp  thì  khi  hữu  sự  tâm  sẽ  tự 

ứng ra thận trọng, chú tâm, quan sát thực tại đang là một  cách  tự  nhiên.  Đó  là  tính  tự  ứng  của  tánh  biết hoàn toàn rỗng lặng trong sáng. 

135 

https://thuviensach.vn

[image: Image 154]



VIÊN  MINH

Ai muốn ngồi thiền thì cứ ngồi. Nhưng không phải ngồi để lăng xăng tạo tác. Đừng cố tích cực miên mật để  tập  trung,  đừng  cố  tìm kiếm, theo  dõi  đối tượng thân ra sao, thọ thế nào, hay tâm ở đâu gì cả, thiền không phải  là  nỗ  lực  của bản ngã mà  nên buông nó ra,  không  có  người  hành  trong  đó,  chỉ  có  tánh  biết trong sáng đang thấy pháp vận hành một cách hoàn hảo  như  nó  vốn  là  thôi.  Đó  mới  là  thiền  vô  tác,  vô hành hay vô vi, vô ngã mà Đức Phật chỉ dạy. Có điều lạ là chúng ta quy y Phật, quy y Pháp nhưng lại không tin  vào  sự  vận  hành  của  Pháp,  không  tin  vào  Tánh Giác trong sáng của Tâm mà chỉ tin vào nỗ lực của cái bản ngã nhỏ nhoi, hạn hẹp! 

Nếu  đi,  đứng,  ngồi,  nằm  mà  bản  ngã  không  đưa tâm lang thang đi đâu trong quá khứ, tương lai hoặc bên  ngoài  thì  tâm  liền  tự  động  trọn  vẹn  tỉnh  thức  - 

chánh niệm tỉnh giác - trên thực tại đang diễn ra của thân,  mà  không  cần  lý  trí  của  bản  ngã  cố  niệm  thân như một động thái tìm kiếm, theo dõi hay ghi nhận gì cả mới gọi là niệm thân. Đối với những cảm giác lạc, khổ, xả về thân hoặc cảm xúc hỷ, ưu, xả về tâm cũng vậy,  chỉ  trọn  vẹn  tỉnh  thức  thấy  chúng  sinh  diệt  chứ 

không  phải  nỗ  lực  tìm  kiếm  chủ  quan  theo  một  bài 136 

https://thuviensach.vn

[image: Image 155]



VIÊN  MINH

bản  nào  nhất  định,  đó  mới  là  niệm  thọ.  Niệm  Tâm, niệm Pháp cũng y như vậy. Nếu để cho ý chí của bản ngã xen vào thì không còn là chánh niệm tỉnh giác nữa mà chỉ đang thực hiện ý đồ tìm cầu sở tri sở, sở đắc. 

Đó  không  phải  là  hành  thiền  Minh  Sát  hay  thiền  Soi Sáng của Phật mà chỉ đang làm con rối cho các “thiền sư”  giàu  bản  ngã  lý  trí  vay  mượn  từ  kiến  thức  kinh luận, chú giải chế tác ra mà thôi! Tuệ thấy danh sắc chỉ 

xuất  hiện  khi  thân  tâm  vắng  bóng  cái  “ta”  ảo  tưởng chứ không phải cái “ta” ảo tưởng tìm thấy danh sắc từ 

bản đồ kiến thức kinh luận mà lý trí vẽ vời. 

Nhiều Phật tử sau khi nhận ra điều này đã không hành theo  những phương pháp thiền đầy  hình thức quy định của các thiền phái nữa, họ bắt đầu buông ra để pháp tự nhiên, không cố gắng ép tâm theo khuôn mẫu  nữa  thì  họ  ngạc  nhiên  không  ngờ  có  thể  định một cách dễ dàng thoải mái, dù khi ngồi hay khi đang hoạt  động  bình  thường.  Họ  bắt  đầu  thấy  thiền  thật tuyệt  vời,  không  phải  khó  khăn  đòi  hỏi  phải  nỗ  lực rèn  luyện  cam  go  mới  đạt  được  mà  chính  là  tâm thanh tịnh trong sáng tự nhiên khi buông xuống mọi ý  đồ  tìm  cầu  lý  tưởng  giả  định  của  bản  ngã.  Thiền luôn mới mẻ, sáng tạo, không phải lặp đi lặp lại. Một 137 

https://thuviensach.vn

[image: Image 156]



VIÊN  MINH

công thức cố định, một thế ngồi khuôn mẫu, một đối tượng  áp  đặt,  một  thời  gian  quy  định  dễ  đưa  đến nhàm  chán,  chai  lỳ.  Thiền  cốt  thuận  theo  nguyên  lý tự  nhiên  của  Pháp  để  thấy  ra  Sự  Thật  chứ  không  lệ 

thuộc vào phương pháp chế định nào. 



 Hữu sự và vô sự 

Sau  đây  là  hai  bài  kệ  giới  thiệu  nguyên  lý  cơ  bản của thiền: 

1) Khi hữu sự: 

 Nói làm thường thận trọng  

 Luôn trọn vẹn chú tâm  

 Lắng nghe, quan sát rõ  

 Đến đi Pháp lặng thầm. 

2) Khi vô sự: 

 Học Đạo quý vô tâm 

 Làm, nghĩ, nói không lầm  

 Sáng, trong và lặng lẽ 

 Giản dị mới uyên thâm. 

138 

https://thuviensach.vn

[image: Image 157]



VIÊN  MINH

Bài  kệ  thứ  nhất  là  khi  hữu  sự  hay  động  dụng  thì tâm tự ứng yếu tố  thận trọng, chú tâm, quan sát.  Bài kệ thứ hai là khi vô sự thì tâm tự trở về với bản chất trong  lành,  định  tĩnh,  sáng  suốt  của  nó.  Cả  hai  đều biểu  hiện  giới  định  tuệ  tự  tánh  phù  hớp  với: nguyên lý   không,  vô  tướng,  vô  tác,  vô  cầu  mà  Đức Phật đã dạy. 

Vì thế ở đây không có gì gọi là  tu luyện cả, và  hành hoàn toàn không có nghĩa là phải nỗ lực tạo tác điều gì mà chỉ là thấy Pháp và sống thuận Pháp gọi là  Tuỳ 

 Pháp Hành.  Tuỳ Pháp Hành tức là hành theo nguyên lý   không  -  vô  tướng  -  vô tác  -  vô  cầu  của Pháp. Học Đạo quý vô tâm chính là tâm  không, vô tướng, vô tác, vô  cầu  đó.  Một  số  trường  phái  thiền  quá  đặt  nặng tích  cực  (paggāha),  miên  mật  (upaṭṭhāna),  để  mong sớm  đạt  kết  quả  (nikanti),  không  biết  rằng  đó  là  3 

trong 10 phiền não chướng cho thiền Minh Sát, khiến mất  tính  tự  nhiên  và  vô  tâm  một  cách  trầm  trọng trong việc sống thiền. Một số trường phải khác y cứ 

vào trí (ñāṇa) thu thập được từ Kinh Luận cũng là sở 

tri chướng cho thiền Minh Sát. 

Tự nhiên là thực tánh của pháp, còn vô tâm chính là vô vi, vô ngã - vắng bặt ý đồ tạo tác của bản ngã. 

139 

https://thuviensach.vn

[image: Image 158]



VIÊN  MINH

Vô tâm cũng là yếu tố xả đi kèm với nhất tâm trong thiền  định.  Pháp  xả  là  cốt  lõi  vô  cùng  quan  trọng trong  10  Ba-la-mật,  từ  đầu  đến  cuối  10  Ba-la-mật đều có nghĩa là buông xả, chỉ khác nhau tuỳ phương diện mà thôi. Buông xả sở hữu, buông xả hành động bất thiện, buông xả tư dục, buông xả tư kiến, buông xả  phóng  dật,  buông  xả  sự  đối  nghịch,  buông  xả  sở 

đắc hữu  vi,  buông  xả  an  lạc  cá  nhân,  buông  xả  sự 

phân  biệt  đối  xử  với  chúng  sanh  và  cuối  cùng  là  sự 

buông xả rốt ráo như Đức Phật tuyên bố:  “Vì Như Lai thắng  tri  Niết-bàn  là  Niết-bàn  nên  không  dục  hỷ 

 trong  Niết-bàn,  không  xem  Niết-bàn  là ta, của ta và tự  ngã  của  ta”.   Do  đó  đức  Phật  dạy  giáo  pháp  của Ngài là  “Nhất hướng viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  mọi ý đồ tạo tác để trở thành. Nhưng nỗ lực tu luyện lại chính là tạo tác để trở thành, để mong cầu sở đắc, vì vậy  hoàn  toàn  đi  ngược  lại  với  giáo  pháp  Đức  Phật khai thị. 

Cứ buông mọi ý đồ của bản ngã ra để tâm tự lặng lẽ  soi  sáng  sự  vận  hành  của  Pháp  qua  chính  trải nghiệm thân thọ tâm pháp trong đời sống hàng ngày thì học được vô số bài học quý giá mà Pháp âm thầm khai ngộ. Nếu thiếu trí tuệ, tinh tấn, nhẫn nại, vị tha, 140 

https://thuviensach.vn

[image: Image 159]



VIÊN  MINH

từ bi hỷ xả v.v... thì sớm muộn gì Pháp cũng sẽ đem đến dạy cho bài học thích ứng. Ai không tu Pháp cũng sẽ đến đánh thức, cho đến khi nào tỉnh ngộ mới thôi. 

Thí dụ  người  xan  tham  ích  kỷ  nếu  không bị  ăn trộm cướp đoạt thì  cũng bị  bệnh tật,  thiên tai đến lấy đi, cho  dù  có  ôm  giữ  kỹ  đến  đâu  chết  cũng  phải  trả  về 

cho  thiên  hạ.  Vì   “Đến  đi  Pháp  lặng  thầm”   như  vậy cho nên cần phải thận trọng, chú tâm, quan sát mới học  được  bài  học  nơi  thực  tại  thân  thọ  tâm  pháp. 

Chúa cũng nói:  “Ta đến như kẻ trộm, phước thay kẻ 

 nào ngày đêm tỉnh thức”. “Ta” ở đây ám chỉ Thượng Đế tức là Pháp. Pháp đến âm thầm lặng lẽ ngay trong thực tại, còn bản ngã thì cứ lăng xăng tìm kiếm bên ngoài làm sao thấy được, chỉ có  hồi quang phản chiếu 

 - Ehipassiko - mới có thể thấy Pháp. Còn tìm cầu gì, tu luyện gì làm giàu sở tri sở đắc cho bản ngã cũng đều đặt  sai  hướng  hết,  chỉ  có  hướng   viễn  ly,  ly  tham, đoạn diệt mới có thể sống  tuỳ duyên thuận pháp vô ngã vị tha mà thôi. 

Hoá ra, chư Phật dạy rất đơn giản, chỉ cần “không làm các điều ác, làm các điều lành, với tâm thanh tịnh trong sáng” là được. Làm điều lành với tinh thần phục vụ  “lợi  lạc  quần  sinh,  vô  ngã  vị  tha”  của  Đức  Phật, 141 

https://thuviensach.vn

[image: Image 160]



VIÊN  MINH

hoặc tinh thần “vô kỷ, vô công, vô danh” của Lão Tử, như  nấu  ăn,  quét  dọn,  chăm  sóc  người  già,  người bệnh, giúp đỡ người cơ nhỡ, mở lớp học tình thương v.v...  qua  đó  phát  huy  đức  tính  thận  trọng,  chú  tâm, quan  sát  thì  chính là  đang tu tập  giới  định  tuệ, hoàn thiện  trí  tuệ  và  đạo  đức  đúng  với  tiêu  chuẩn  Bát Chánh  Đạo.  Đó  cũng  chính là  tinh thần  Ba-la-mật: vô trụ,  buông  xả,  không dính  mắc.  Không dính  mắc tâm mới trong sáng, trí tuệ mới chiếu soi và Minh mới xuất hiện giác ngộ Sự Thật. 

Vậy  tại  sao  lại  cứ  lo  đóng  cửa  ngồi  thiền  định  để 

cầu mong đạt được pháp này pháp kia làm giàu cho bản  ngã  mà  không   “phục  vụ  để  hoàn  toàn  và  hoàn toàn  để  phục  vụ”   với  tâm  tùy  duyên  thuận  pháp  vô ngã vị tha? Có khi ngồi cố tu cho mau đắc định không bằng  sống  phục  vụ  vị  tha  vừa  đoạn  giảm  được cái “ta” ích kỷ, vừa qua đó dễ dàng phát huy giới định tuệ một cách tự nhiên, vô vi, vô ngã. Bài học  “khi xúc chạm việc đời tâm không động, không sầu, tự tại và vô nhiễm”  mới là bài học thiết thực cho sự giác ngộ 

giải thoát. 

Tóm lại, ai biết tuỳ duyên mà sống cho đúng pháp, ai biết tuỳ nguyện lực ba-la-mật mà thể hiện đức tính 142 

https://thuviensach.vn

[image: Image 161]



VIÊN  MINH

từ  bi,  ai  biết  phục vụ  hết mình mà  vẫn vô vi vô ngã mới là người thực sự tu hành đúng theo chánh đạo. 



Hỏi:  Nếu con đang khát nước, có nước để uống thì khỏe, tâm không bị vướng mắc gì. Nhưng nếu không có nước để uống ở đó thì sẽ rất khát và tâm con cứ bị 

 ám ảnh bởi nước thì phải làm sao? 

Trả  lời:  Thực  ra,  dù  có  nước  hay  không  thì  pháp vẫn luôn ở đó để thấy nhưng do quá mong muốn có nước nên bỏ quên thực tại thân tâm đang là. Nếu có nước thì chánh niệm tỉnh giác cầm ly nước mà uống. 

Nếu không có nước thì trọn vẹn cảm nhận trạng thái khát, cảm giác khó chịu và biết tâm đang muốn uống nước thì vẫn là đang chánh  niệm  tỉnh giác. Còn nếu đã  không  thể  có  nước  mà  cứ  mong  cầu  thì  chỉ 

khổ thêm  thôi.  Chẳng  thà  chết  khát  vì  thiếu  nước trong  định  tĩnh  sáng  suốt  hơn  là  chết  khát  vì  thiếu chánh  niệm  tỉnh  giác  trong  khao  khát  vọng  cầu  của bản ngã. Cần thận trọng chú tâm quan sát để biết rõ đâu là tham cầu do  “ngã vọng khởi”,  đâu là nhu cầu thiết  yếu  do   “pháp  ứng  khởi”   tự  nhiên.  Ngã  vọng khởi là tập đế do tư kiến tư dục mà có nên cần buông 143 

https://thuviensach.vn

[image: Image 162]



VIÊN  MINH

bỏ.  Pháp  ứng  khởi  là  sự  vận  hành  do  điều  kiện  tự 

nhiên mà có nên cần thấy rõ để không sinh dính mắc. 

Nhiều  khi  chúng  ta  sống  không  bằng  cây  cỏ.  Cây  cỏ 

khi  khô  hạn  thiếu  nước  sẽ  rụng  bớt  lá,  bớt  cành  để 

thích ứng với hoàn cảnh tự nhiên. Còn chúng ta luôn bất mãn nghịch cảnh hiện tại và vọng cầu thuận cảnh tương  lai  nên  mất  dần  khả  năng  chịu  đựng  và  thích ứng  mà  đó  chính  là  nhẫn  nại  ba-la-mật,  là  đạo  đế. 

Như vậy khát nước cũng là cơ hội tốt để giác ngộ bài học  đâu  là  ảo  tưởng,  đâu  là  pháp  duyên  khởi  vô thường, khổ, vô ngã; đâu là giải thoát - Niết-bàn. Với tâm Đạo thì khát nước vẫn là Diệt đế, là Niết-bàn. 

Khát thì tìm nước uống là nhu cầu tự nhiên và khi tìm  nước  uống  tâm  vẫn  sáng  suốt  định  tĩnh  trong lành  thì  không  sinh  tử  mà  là  giải thoát,  còn nếu bất mãn  là  sân  và  mong  cầu  là  tham.  Hành  thiền  cũng vậy, ngồi lâu thấy tê chân, nếu bất mãn với trạng thái tê và mong mau hết tê thì sân và tham càng tăng áp lực  nên  càng  thấy  tê  hơn,  khó  chịu  nổi.  Nhưng  nếu ngồi với tâm buông thư, cảm nhận cái đau một cách bình thản thì không còn thấy đau nữa. Nhiều Phật tử 

ứng dụng điều này, đã ngồi lặng lẽ chiếu soi một cách 144 

https://thuviensach.vn

[image: Image 163]



VIÊN  MINH

thoải mái và cảm thấy dễ dàng tự nhiên nên gần như 

không hề thấy đau tê. 

Lắm khi chính vì cố gắng ngồi thiền với áp lực căng thẳng đã tạo ra năm chướng ngại (triền cái). Ngay khi mới bắt  chân  ngồi thiền là đã bị thúc đẩy bởi  mong muốn đạt được sở đắc, đó là tham; nhưng ngồi mãi vẫn chưa được gì nên sinh bất mãn, đó là sân. Tham sân thúc đẩy sự suy nghĩ lung tung hoặc tạo điều kiện cho các tập khí vô thức nổi dậy, đó là trạo hối; rồi cố 

đè  nén  để  tập  trung  nên  sinh  ra  mệt  mỏi  chán chường,  đó  là  hôn  trầm  thụy  miên;  những  điều  này khiến tâm phân vân do dự không thể rỗng lặng trong sáng  được,  đó  là  nghi.  Chỉ  cần  hàng ngày  sống thận trọng, chú tâm, quan sát các hoạt động của thân tâm thì sẽ không khởi lên 5 triền cái. Có lần tới thăm một thiền viện, hỏi ra mới biết hầu hết các thiền sinh ngồi vào thiền đường là ngủ gục. Nguyên nhân buồn ngủ 

rất  dễ  hiểu:  Một  là  do  dậy  quá  sớm  nên  thiếu  ngủ. 

Hai  là  mỗi  lần  ngồi  vào  đều nỗ  lực  dồn  nén,  đấu tranh, đàn áp. Ba là cứ ngày ngày này qua ngày khác ép  mình  vào  một  công  thức,  một  khuôn  mẫu  nhất định, không nhàm chán mới lạ! Trong khi pháp luôn luôn  mới  mẻ,  sáng  tạo  sao  có  thể  lặp  đi  lặp  lại  như 

cái máy được. 

145 

https://thuviensach.vn

[image: Image 164]



VIÊN  MINH

 Mở những trói buộc 

Hỏi:  Một người đã thấy Pháp, sống thuận Pháp thì sự vận hành tự nhiên của Pháp sẽ đoạn trừ 10 kiết sử 

 như thế nào?   

Trả  lời:  Cứ  sống  thuận  pháp  thì  những  trói  buộc (kiết sử) chưa sinh sẽ không sinh, trói buộc đã sinh sẽ 

tự hoại, điều đó rất rõ ràng, không cần nỗ lực đoạn trừ chúng, Pháp sẽ biết mở những trói buộc thế nào, không cần bản ngã manh động để tự mình trói buộc thêm. Ví như cây ổi, chỉ cần chăm sóc tưới bón, còn để cây ổi tự phát triển theo quy trình của nó rồi nó cũng lớn lên, ra hoa và trổ quả. Cũng vậy, chỉ cần tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác hoặc trong lành, định tĩnh, sáng suốt thôi, còn kiết sử cứ để Pháp lo. Sai lầm của chúng ta là không lo soi sáng để thấy và sống thuận theo nguyên lý vận hành của Pháp mà chỉ muốn xen vào can thiệp sao cho Pháp phải thuận theo ý mình. 

 

 Có cần phải tu luyện mới đắc Đạo Quả? 

Hỏi:  Thầy dạy chỉ sống tùy duyên thuận pháp, không nỗ lực tu luyện làm sao đắc Đạo Quả và Niết-bàn?   

146 

https://thuviensach.vn

[image: Image 165]



VIÊN  MINH

Trả lời: Muốn tu luyện để đắc gì là đã rơi vào ý đồ 

tạo tác trở thành của bản ngã rồi. Tu là để chứng ngộ 

sự thật ngay nơi thực tại chứ không trở thành gì cả. 

Muốn trở thành chính là ái-thủ-hữu xuất phát từ vô minh ái dục mà thôi! 

Ví  như  trong  vườn,  cây  quýt  nhìn  qua  cây  cam, thấy trái cam to hơn mình rồi cứ ước gì được thành cây  cam  mà  quên  rằng  mình  cần  làm  tròn  phận  sự 

của cây quít để sinh tồn, đế cống hiến, nếu không sẽ 

khô chết trong ảo tưởng trở thành. Sai lầm thứ nhất là nó không biết rằng mỗi loại cây đều có đặc tính ưu việt riêng, nó chỉ cần thấu hiểu chính nó thì sẽ thấu hiểu mọi loài mà không cần trở thành gì khác. Sai lầm thứ hai là dù không muốn trở thành cây khác nhưng lại muốn đốt thời gian để mau ra trái rồi cố lớn cho nhanh, mà không biết rằng nó phải phát triển thuận theo  trật  tự  vận  hành  đúng  thời-vị-tính  của  nó  mới được. 

Tu cũng vậy, chỉ cần thận trọng, chú tâm, quan sát mọi  hành  động,  nói  năng,  suy  nghĩ  để  không  làm hại mình hại người thôi, còn mọi việc Pháp sẽ tự vận hành đúng theo nguyên lý tự nhiên. 

147 

https://thuviensach.vn

[image: Image 166]



VIÊN  MINH

Ngày xưa khi được Đức Phật hoặc các Đạo Sư chỉ 

ra  sự  thật,  mỗi  người  liền  trở  về  soi  sáng  lại  chính mình, không nương tựa ai khác. Còn ngày nay không ít  thiền  sư  muốn  hành  giả  tuân  thủ  nghiêm  ngặt phương  pháp  chế  định  của  mình,  thiền  sinh  cũng muốn  rập  khuôn  theo  thiền  sư  để  cầu  toàn  hoặc mong sở đắc một lý tưởng nào đó ở tương lai, quên rằng tinh tấn chánh niệm tỉnh giác là chỉ trở về trọn vẹn tỉnh thức nơi thực tại hiện tiền để ngay đó thấy ra sự thật đúng như Đức Phật dạy  “chỉ có pháp hiện tại tuệ quán chính là đây” . 

Có  người  được  khai  thị  liền  tự  chứng,  có  người còn nghi, còn vướng trong quá trình thể nghiệm mới tìm thầy tham vấn để tự mình tỏ ngộ. Đó mới là học Đạo và hành Đạo đúng đắn. Nhiều người học đủ thứ 

Kinh Luận, biết hết có bao nhiêu tâm vương, tâm sở, bao nhiêu loại sắc, biết hết các Đạo Quả và Niết-bàn nhưng  chẳng  biết  gì  thực  tại  đang  là!  Cái  đó  gọi  là bệnh bội chữ còn tệ hơn cả bội thực! Chẳng khác nào ham hút nước hút phân bón quá nhiều mà cây chết non vậy. Học Đạo và Hành Đạo đơn giản hơn nhiều vì chỉ cần tinh tấn chánh niệm tỉnh giác hoặc thận trọng chú tâm quan sát sự vận hành của Pháp ngay đây và 148 

https://thuviensach.vn

[image: Image 167]



VIÊN  MINH

bây  giờ  nơi  nghiệp  mệnh  mỗi  người  là  có  thể  tự 

chứng  thực  tánh  chân  đế.  Cho  nên,  đừng  cố  nhồi nhét  kiến  thức  Kinh  Luận  cho  nhiều  để  rồi  chỉ  sinh 

 “sở tri chướng”  và cố đạt được sở đắc cho cao để rồi chỉ sinh  “phiền não chướng”  mà không thấy ra cốt lõi của Đạo. 



 Lý tưởng tu hành có phải cũng là ham muốn? 

Hỏi:  Cho con hỏi cái lý tưởng tu hành lúc ban đầu so với cái ham muốn nó có khác nhau không?   

Trả lời: Lúc đầu sở dĩ tâm tu hành mạnh mẽ vì mục đích đề ra rất lý tưởng. Ý chí đôi khi chỉ là kết tinh của lòng ham muốn tạo tác để trở thành như lý tưởng ước mong.  Kiến  thức  sách  vở  cũng  góp  phần  dựng  lên những lý tưởng huyền ảo rồi mong muốn làm sao đạt được thành quả đó nên ý chí liền nỗ lực thực hiện ý đồ.  Lý  tưởng  xuất  gia  kiểu  này  chẳng  khác  gì  cô  gái hăm hở đi lấy chồng vì nghĩ đó là mục đích hạnh phúc của  cả  một  đời  người,  nhưng  càng  mơ  tưởng  hạnh phúc bao nhiêu càng thấy đau khổ bấy nhiêu. Thực ra lập  gia  đình  là  để  trưởng  thành  trong  nhận  thức  về 

149 

https://thuviensach.vn

[image: Image 168]



VIÊN  MINH

chính mình và bản chất đời sống hơn là ảo tưởng về 

một  hạnh  phúc  ước  mơ.  Trong  sáu  hạng  người  xuất gia  chỉ  có  một  hạng  người  vì  thấy  rõ  bản  chất  đời sống, không còn tham luyến điều gì ở đời mới thật sự 

 “ly gia cát ái”,  với mục đích  “ly trần vô cấu”  mà  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt”  những che lấp trói buộc thì đó mới  là  xuất  gia  thiết  thực  không  phải  vì  lòng  ham muốn.  Cũng  giống  như  một  cô  gái  mới  đi  lấy  chồng hăm hở lắm vì nghĩ rằng lấy chồng sẽ hạnh phúc. Đến khi về nhà chồng đối đầu với nhiều thử thách bất như 

ý,  không  thấy  hạnh  phúc  đâu  mà  chỉ  thấy  chán chường đau khổ. Nhưng nếu cô ta không đặt nặng lý tưởng hạnh phúc mà xem gia đình là môi trường học hỏi,  tu  dưỡng  để  phát  huy  trí  tuệ  và  đạo  đức  thì  lại không đau khổ mà còn giác ngộ được sự thật. 



 Tâm thức và Tánh Biết 

Hỏi:   Lúc  nãy  thầy  nói  tánh  biết  luôn  thấy  rõ. 

 Nhưng mà để thấy rõ được không phải là đơn giản vì mỗi người đều bị duyên nghiệp chi phối, khổ lạc khác nhau.  Vậy  làm  sao  để  trở  về  với  tánh  biết  dễ  dàng được?  

150 

https://thuviensach.vn

[image: Image 169]



VIÊN  MINH

Trả lời: Thực ra Tánh Biết luôn soi sáng, chỉ vì  tâm thức hay  tướng biết hướng ngoại tìm cầu mà không nhận  ra  bản  tâm  pabhassara  vốn  thanh  tịnh  trong sáng của mình mà thôi. Bởi vậy hai bài kệ hữu sự, vô sự bổ túc cho nhau rất hữu ích trong việc ứng dụng và phát huy Tánh Biết. Bài kệ thứ nhất là khi hữu sự 

biết tự ứng  “thận trọng, chú tâm, quan sát”  để thấy ra thực tánh của thân thọ tâm pháp, đó chính là phát huy diệu dụng của Tánh Biết. Bài kệ thứ hai là khi vô sự tâm tự biết trở về với bản chất  “trong lành, định tĩnh, sáng suốt”  của Tánh Biết Pabhassara nên dù có hành động nói năng suy nghĩ gì cũng đều  “duy tác”  tự 

nhiên. Khi tâm thức không còn hướng ngoại tìm cầu thì nó thanh tịnh, trong sáng nên gọi là tri kiến thanh tịnh, lúc đó mới thấy Tánh Biết luôn rỗng rang, lặng lẽ, trong sáng, có tính năng tịch tịnh và soi chiếu mọi sinh hoạt đời sống hay nói cách khác là mọi diễn biến của thực tại thân thọ tâm pháp. 

Như Đức Phật đã dạy:  “Nhà khéo lợp kín ắt không bị mưa dột thế nào, tâm khéo điều phục cũng không bị  cấu  uế  làm  cho  ô  nhiễm  thế  ấy”.   Tâm  khéo  điều phục  chính  là  nhờ  biểu  hiện  của  giới  định  tuệ  qua thận  trọng,  chú  tâm,  quan  sát  và  trong  lành,  định tĩnh, sáng suốt tự nhiên của tâm. 

151 

https://thuviensach.vn

[image: Image 170]



VIÊN  MINH

Còn khi tập khí ngủ ngầm (anusaya) sinh khởi một cách  vô  thức  thì  đừng  bận  tâm,  chỉ  cần  mỉm  cười thấy nó sinh diệt là được: 

 Nếu mắt ai đã bệnh  

 Nhìn hoa đốm lăng xăng  

 Thì mặc tình hoa đốm  

 Tâm như mỉm nụ cười 

Tập  khí  sinh  khởi  là  đương  nhiên,  nó  đang  nhắc nhở  mỗi  người  phải  đọc  lại  chính  mình  như  những trang sách  bị  bỏ  quên  trong  quá khứ. Hiểu được nó cũng  là  hiểu  ra  chính  mình,  do  đó  cần  phải  thương yêu  và  thấu  hiểu  những  hoa  đốm  này  như  những thông điệp khai thị của Pháp. 

152 

https://thuviensach.vn

[image: Image 171]



VIÊN  MINH

5. Ý NGHĨA QUY Y TAM BẢO 

CÁC PHÁP BỔ TÚC 

 Quy y Tam Bảo 

Hôm  nay,  chúng  ta  nói  về  Quy  y  Tam  Bảo,  một điều tưởng như đơn giản mà ai cũng đã biết, nhưng thực  ra  chưa  hẳn  ai  cũng  biết  đúng.  Hầu  như  sau buổi  lễ  quy  y  ai  cũng  nghĩ  là  mình  đã  quy  y  rồi,  và đương  nhiên  bây  giờ  mình  là  Phật  tử,  mình  đã  là thành viên gia nhập Phật giáo. Thậm chí nhiều người hãnh  diện  mình  đã  quy  y  ngôi  chùa  nổi  tiếng,  Tông môn uy tín, bậc thầy cao Tăng. Và còn nghĩ rằng mình quy y Phật Thích-ca, người kia quy Phật A-di-đà v.v... 

Nhưng thật ra chỉ quy y Tam Bảo chứ đâu phải quy y ai, quy y ở nơi đâu hay theo pháp môn nào. Tuy Tam Bảo  là  Phật  Pháp  Tăng,  nhưng  không phải  là  vị  Phật nào, Pháp môn nào và vị Tăng nào, mà là quy y đức 153 

https://thuviensach.vn

[image: Image 172]



VIÊN  MINH

tính của  Phật,  đức  tính  của  Pháp  và  đức  tính  của Tăng.  Chính  những  đức  tính  này  mới  là  nơi  nương tựa quý báu. 

Quy  y  Phật  không  phải  là  nương  tựa  một  vị  Phật nào,  vì  trong  thời  đức  Phật  còn  tại  thế,  có  một  vị  tỳ 

kheo xuất gia vì muốn được kề cận Thế Tôn để chiêm ngưỡng 32 tướng tốt và 80 vẻ đẹp của Ngài. Thấy thế 

Đức Phật quở trách rằng dù vị ấy tay có nắm y Phật, chân  có  bước  theo  dấu  chân  Phật  suốt  đời  như  vậy cũng  không  thấy  được  Phật,  chỉ  khi  nào  sống  đúng pháp mới thực sự thấy được Như Lai. 

Phật có 9 đức tính trong đó Tính Giác (Buddha) là tiêu  biểu  nhất,  nhờ  tính  giác  mà  có  những  đức  tính khác.  Giác  chính  là  Tuệ  Giác  hay  là  Tâm  Chói  Sáng (Pabhassara  Citta)  có  sẵn  trong  mỗi  người.  Nói  cho dễ  hiểu  đó  là  sự  sáng  suốt,  sự  trong  sáng,  sự  minh mẫn trong tâm. Vậy quy y Phật là trở về nương tựa sự sáng suốt ở nội tâm. 

Quy  y  Pháp  không  phải  là  nương  tựa  vào  một pháp  môn  phương  tiện  của  Tông  môn  nào  hay  một phương  pháp  thiền  do  Thiền  phái  nào  về  sau  chế 

định,  cũng  không  phải  nương  tựa  vào  Kinh  Luận được tường thuật, luận giải và truyền tụng qua nhiều 154 

https://thuviensach.vn

[image: Image 173]



VIÊN  MINH

đời  đã  “tam  sao  thất  bản”.  Cho  dù  chính  những  lời Phật dạy cũng chỉ là phương tiện để chỉ bày Sự Thật chứ Sự Thật không ở trong ngôn từ đó. Ví như ngón tay chỉ mặt trăng không phải là trăng. Chính Đức Phật cũng  đã  khuyên  người  dân  xứ  Kālāma  đừng  vội  tin những  gì  được  truyền  tụng  mà  phải  y  cứ  trên  pháp thiết thực hiện tại mà mỗi người tự chứng. 

Pháp  có  5  đức  tính:  Thiết  thực  hiện  tiền,  không qua thời gian, nhìn lại là thấy, ngay nơi thực tại, bậc trí tự mình chứng ngộ. Pháp mà mỗi bậc trí có thể tự 

mình  chứng  ngộ  đó  chính  là  đức  tính  tịch  tịnh (santo),  rỗng  lặng  (patipassaddhi),  vi  diệu  (paṇīto) hay  chính  xác  đó  là  Niết-bàn  (Nibbāna).  Vậy,  quy  y Pháp là trở về nương tựa đức tính định tĩnh, lặng lẽ, an nhiên, tịch tịnh đó nơi nội tâm. 

Quy y Tăng không phải là nương tựa vào cá nhân một  vị  cao  Tăng  thạc  đức  nào  dù  đó  là  bậc  Thánh Tăng,  mà  là  nương  tựa  những  đức  tính  thanh  tịnh của  Tăng  Bảo,  vì  Tăng  (Sangha)  ở  đây  có  nghĩa  là những  đức  tính  của  bậc  Thánh  đã  chứng  ngộ  Đạo Quả  và  Niết-bàn  chứ  không  phải  là  phàm  Tăng,  lại càng không phải là cá nhân vị Đạo sư nào. Có thể tri ân vị đã truyền quy giới cho mình và có thể tôn vị ấy 155 

https://thuviensach.vn

[image: Image 174]



VIÊN  MINH

làm thầy y chỉ để học đạo, nhưng không phải quy y vị 

ấy mà là quy y đức tính của Tăng thôi. 

Tăng  có  4  đức  tính  chính  yếu  là  thánh  thiện (supaṭipanno),  chánh  trực  (ujupaṭipanno),  mẫu  mực (ñāyapaṭipanno)  và  chơn  chánh  (sāmīcipaṭipanno). 

Nói  chung,  Tăng  là  thanh  tịnh  (Sangho  visuddho) tức trong lành, vô hại. Như vậy, quy y Tăng là trở về 

nương tựa đức tính trong lành của nội tâm. 



 Vì sao Phật, Pháp, Tăng là Tam Bảo? 

Vì đó là 3 đức tính cao quý nhất đối với muôn loài trong hoàn vũ. Không có gì cao quý hơn để nương tựa bằng đức tính giác ngộ tức là Phật, đức tính tịch nhiên tức là Pháp và đức tính thanh tịnh tức là Tăng. Nói cho dễ hiểu, để phát huy đức tính giác ngộ (Phật) cần phải nương  tựa  vào  tâm  sáng  suốt.  Để  phát  huy  đức  tính tịch tịnh (Pháp) cần phải nương tựa vào tâm định tĩnh. 

Để  phát  huy  đức  tính  thanh  tịnh  (Tăng)  cần  phải nương  tựa  vào  tâm  trong  lành.  Từ  việc  lớn  đến  việc nhỏ ai cũng cần ba đức tính  sáng suốt, định tĩnh, trong lành  mới  có  thể  hoàn thành tốt  đẹp,  đồng thời sống giữa đời mới có thể an vui hạnh phúc, và ngay cả sống 156 

https://thuviensach.vn

[image: Image 175]



VIÊN  MINH

trong đạo mới có thể giác ngộ giải thoát được. Dù là bác  sĩ  hay  kỹ  sư,  là  thương  gia  hay  quân  đội,  là  xuất gia  hay  tại  gia  và  bất  cứ  ai,  ở  đâu,  lúc  nào  cũng  đều cần  ba  đức  tính   sáng  suốt,  định  tĩnh,  trong  lành  mới có thể là người sống tốt đạo đẹp đời được. Có tiền tài, địa vị, danh vọng mà thiếu ba đức tính này thì chỉ làm khổ  mình khổ  người  mà  thôi. Vì  vậy  ba đức tính  này đúng là báu vật cao quý nhất trên đời. 



 Ai quy y và quy y ai? 

Tính  ưu việt của đạo Phật là vô ngã. Vậy thì chắc chắn không thể nói “tôi” đã quy y. Trong bằng quy y luôn xác nhận tên họ người  quy y và vị Thầy truyền quy giới như xác nhận rằng anh A đã quy y với Thầy B 

rồi. Bằng quy y thực ra chỉ mang tính tục đế để nhắc nhở  việc  tu  hành  thôi,  đừng  vì  vậy  mà  tưởng  rằng 

“tôi” đã quy y tại chùa C với Hoà thượng X, theo hệ 

phái Z... mà cần nhớ rằng quy y là chỉ nương tựa nơi 3 đức tính quý báu là Tam Bảo. 

Vậy thì ai quy y Tam Bảo và Tam Bảo là ai. Tuyệt đối không ai là người quy y và cũng không có quy y ai cả.  Chỉ  có  hành  động,  nói  năng,  suy  nghĩ  mới  cần 157 

https://thuviensach.vn

[image: Image 176]



VIÊN  MINH

nương tựa nơi 3 đức tính cao quý là sáng suốt (Phật), định tĩnh (Pháp), trong lành (Tăng) mà thôi. Như Đức Phật dạy trong Kệ Pháp Cú rằng: 

 Tự mình nương tựa mình 

 Không nương tựa ai khác 

 Khi tự mình thuần tịnh 

 Là chỗ nương khó được. 

Vậy quy  y  chính là  thân khẩu ý  trở  về  nương tựa nơi 3 đức tính quý báu nhất trên đời đó là bản tâm sáng  suốt,  định  tĩnh,  trong  lành  mà  Đức  Phật  gọi  là Tâm Chói Sáng (Pabhassara Citta) nơi chính mình chứ 

không phải nương tựa ai khác. 



 Quy y Tam Bảo chính là hành trình giác ngộ. 

Nhiều người nghĩ rằng quy y Tam Bảo chỉ là nghi lễ 

nhập  môn,  sau  đó  phải  nỗ  lực  dụng  công  tu  luyện thật  tích  cực  miên  mật  mới  có  thể  chứng  ngộ  Đạo Quả  và  Niết-bàn.  Nhưng  chính  Đức  Phật  dạy:   “Có  8 

 pháp đưa đến bậc Thánh đó là Tam quy và Ngũ giới”.  

Ngài cũng định nghĩa bậc Thánh Tu-đà-hoàn là người đã  “tịnh tín bất động nơi Tam Bảo”  tức đã hoàn toàn 158 

https://thuviensach.vn

[image: Image 177]



VIÊN  MINH

vững tin vào 3 đức tính Phật, Pháp, Tăng trong chính mình. Vững tin vì đã có thể hành động, nói năng, suy nghĩ  với  tâm  sáng  suốt,  định  tĩnh,  trong  lành.  Ngài còn  dạy  rằng   dù  một  người  bố  thí  bảy  báu  với  số 

 lượng bằng tam thiên đại thiên thế giới đến đức Phật cùng  Thánh  chúng  trong  vòng  100  năm  cũng  không bằng một người ngay đây và bây giờ trọn vẹn quy y Tam  Bảo.   Như  vậy  quy  y  Tam  Bảo  là  bước  đầu  tiên mà cũng là bước cuối cùng của việc hành đạo. 

 Sáng  suốt,  định  tĩnh,  trong  lành  không  những  là đức  tính  cao  quý  của  Phật,  Pháp,  Tăng  mà  còn  thể 

hiện Giới Định Tuệ - nền tảng Phật pháp. Tất cả pháp môn tu trong Đạo Phật đều dựa trên Giới Định Tuệ - 

thuộc Đạo đế. Như vậy quy y Tam Bảo cũng là pháp tu trở về phát huy và nương tựa giới định tuệ trong chính mình chứ không phải nương tựa ai khác. 

GIỚI 

Thận trọng  Tinh tấn 

Trong lành 

ĐỊNH  

Chú tâm 

Chánh niệm 

Định tĩnh 

TUỆ 

Quan sát 

Tỉnh giác 

Sáng suốt 

159 

https://thuviensach.vn

[image: Image 178]



VIÊN  MINH

 Thận  trọng,  tinh  tấn,  trong  lành  là  những  phẩm chất tối ưu của giới.  Chú tâm, chánh niệm, định tĩnh là  những  phẩm  chất  tối  ưu  của  định.  Quan  sát,  tỉnh giác,  sáng  suốt  là  những  phẩm  chất  tối  ưu  của  tuệ. 

Có  giới  định  tuệ  mới  có  37  yếu  tố  giác  ngộ,  mới  có giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến,  mới  thành  tựu  Bát Thánh Đạo. Hoá ra quy y Tam Bảo chính là Đạo đế, là yếu tố then chốt của giác ngộ giải thoát. 

 

Hỏi:   Con  rất  tâm  đắc  cách  giảng  quy  y  Tam  Bảo của  Thầy,  nhưng  liệu  như  thế  một  người  sống  với thân  khẩu  ý  luôn  sáng  suốt  định  tĩnh  trong  lành  có cần làm lễ quy y không?  

Trả  lời:  Lễ  quy  y  chỉ  mang tính  tượng trưng,  một hình  thức  chấp  nhận  gia  nhập  “tổ  chức  Phật  giáo” 

như một tín đồ của giáo hội hơn là nội dung thật sự 

của  nó  là  tự  nguyện  trọn  đời  sống  hành  động,  nói năng,  suy  nghĩ  sáng  suốt,  định tĩnh,  trong lành. Nếu một  người  đã  làm  lễ  quy  y  nhưng  không  thực  hành đúng ý nghĩa quy y thì không bằng một người không làm lễ quy y nhưng sống trọn vẹn với 3 đức tính quý báu ấy. Đó là lý do vì sao có Phật Độc Giác, bậc đầy 160 

https://thuviensach.vn

[image: Image 179]



VIÊN  MINH

đủ Tam Bảo bên trong mà không cần hình thức lễ quy y Tam Bảo bên ngoài. Khi đã hoàn toàn thấy rõ Tam Bảo  là  ba  đức  tính  cao  quý  bên  trong  cũng  chính là lúc  chứng  ngộ  Sự  Thật  Vi  Diệu,  cho  dù  người  đó  có gia nhập “tổ chức Phật giáo” hay không. 



 BA-LA-MẬT - “ĐẾN BỜ KIA” 

Ba-la-mật  cũng  là  những  nhân  tố  thuộc  Đạo  đế. 

Paramī, hay paramitā có nghĩa là “bờ kia”, tức là bờ 

giác - sự giác ngộ giải thoát hoàn toàn; còn “bờ này” 

có nghĩa là bến mê - sự bất toàn, sự trói buộc trong Tam Giới. Nói cách khác bờ bên này là Tập đế và Khổ 

đế, còn bờ bên kia là Đạo đế và Diệt đế. Có khi Đức Phật  chỉ  nói,  “trong  thân  một  trượng  này  thế  gian tập khởi và thế gian đoạn diệt”.  Thế gian tập khởi là Sinh tử, Luân hồi; thế gian đoạn diệt là Bất sinh, Niết-bàn. Như vậy, bờ này và bờ kia chỉ tùy thuộc vào thái độ  nhận  thức  ngay  nơi  thực  tại  thân  thọ  tâm  pháp chứ  không  phải  hai  bờ  chia  cách  bởi  không  gian  và thời gian nào cần phải nỗ lực để vượt qua. Cũng như 

trong  12  duyên  sinh,  vô  minh  thì  duyên  sinh  tức  bờ 

này, minh thì duyên diệt tức bờ kia. 

161 

https://thuviensach.vn

[image: Image 180]



VIÊN  MINH

Nhưng không ít người hiểu lầm hai bờ cách xa mà mỗi  người  phải  nỗ  lực  phấn  đấu  để  vượt  qua  một quãng  đường  dài  hun  hút  hoặc  một  biển  khổ  mênh mông  mới  đến  được  bờ  bên  kia.  Có  người  nói:   “Tôi chưa  tích  lũy  đủ  Ba-la-mật  nên  phải  cố  gắng  tu  bồi công đức cho đến khi đầy đủ mới thành tựu đạo quả”.  

Hiểu như thế là hoàn toàn ngược lại với ý nghĩa đích thực  của  Ba-la-mật.  Hành  Ba-la-mật  là  buông  xả  chứ 

không  phải  tích  lũy.  Tích  lũy  thì  ngày  càng  làm  giàu thêm cho  bản  ngã, còn buông xả  mới đúng với hạnh xả  ly  trong  Kinh  Đoạn  Giảm.  Như  vậy  tích  lũy  hoàn toàn  đi  ngược  với  lời  dạy  của  Đức  Phật  rằng:   “Giáo pháp  của  Như  Lai  chỉ  nhất  hướng  viễn  ly,  ly  tham, đoạn diệt, an tịnh, chánh trí giác ngộ Niết-bàn”. 

Trong  Vi  Tiếu  có  câu  chuyện  một  cư  sĩ  nọ  hàng ngày  đến  chùa  tu  học,  tích  cực  hành  thiền,  nghiên cứu kinh luận, làm các công đức, bố thí cúng dường rất  cần  mẫn.  Thấy  vậy  viện  chủ  hỏi:   “Ông  tu  hành siêng năng như vậy với mục đích đạt được điều gì?”  

Cư sĩ liền đáp:  “Con muốn tích lũy đầy đủ Ba-la-mật để  đạt  thành  chánh  quả”.   Viện  chủ  than:   “Nếu  vậy khi ông thành Phật chắc phải nặng ký lắm!” 

162 

https://thuviensach.vn

[image: Image 181]



VIÊN  MINH

Từ khi cái ngã ảo tưởng xuất hiện, nó bắt đầu tích luỹ để mong trở thành cái ngã vĩ  đại gọi là Đại Ngã. 

Nhưng  đạo  lý  vô ngã  mà  Đức  Phật  chỉ  ra hoàn  toàn ngược  lại.  Chính  sự  tích  luỹ  của  bản  ngã  trở  thành những sợi dây trói buộc cần mở ra (hay những gánh nặng  cần  buông  xuống)  hơn  là  buộc  chặt  vào  hay mang vác thêm như hình ảnh con lạc đà trên sa mạc của Nietzsche. Đừng tu kiểu lạc đà đeo mang nào giới luật, nào thiền định, nào công đức, nào kinh luận đầy ắp  chữ  nghĩa  vì  đó  chỉ  là  sở  tri  chướng,  phiền  não chướng làm sao xả ly, ly tham, đoạn diệt để an tịnh chánh trí chứng ngộ Niết-bàn tịch tịnh được. 

Thí dụ Đạo Quả Tu-đà-hoàn là buông bỏ thân kiến, hoài nghi và giới cấm thủ, đâu có tích luỹ thêm điều gì. Buông thân kiến là không còn tà kiến xem 6 căn, 5 

uẩn là bản ngã vì đã thấy rõ thực tánh của pháp. Thấy thực  tánh  nên  không  còn  hoài  nghi  về  Sự  Thật  và không còn chấp vào hình thức giới tướng vì đã thấy được giới tánh vi diệu thế nào. 

Bố  thí  Ba-la-mật:  Cái  “ta”  ảo  tưởng  hay  bản  ngã luôn nỗ lực bành trướng bằng cách chiếm hữu những vật nó ham thích trở thành “của ta” hay “ngã sở”, rồi 163 

https://thuviensach.vn

[image: Image 182]



VIÊN  MINH

khăng khăng chấp giữ. Không biết rằng những sở hữu này  trói  buộc  lại  chính  nó,  cho  đến  khi  nhận  ra  hậu quả khổ đau mới chịu buông bớt, đó chính là ý nghĩa của bố thí. Thực ra, không dễ gì buông được, chỉ khi đời  dạy  cho  những  bài  học  đích  đáng  như  thiên  tai, hoả hoạn, chiến tranh, trộm cướp v.v... mới bắt đầu biết thức tỉnh, mới biết sợ cái “của ta” hại chính “ta”. 

Có như  thế  may  ra  mới tỉnh ngộ, mới  buông xả  bớt mà thôi. Trong tâm lý, càng muốn sở hữu nhiều càng cảm thấy thiếu, càng chiếm hữu nhiều tâm càng hạn hẹp,  như  trong  một  căn  phòng  càng  chứa  đồ  đạc nhiều  không  gian  càng  chật  chội.  Đó  là  lý  do  vì  sao người  xưa  nói   "cố  giữ  điều  gì  thì  mất  tất  cả,  không giữ điều gì thì được tất cả”.  Như một người xem hội Hoa Xuân, anh ta chỉ ham thích bông hồng nên dừng lại  đó  chỉ  mong  sở  hữu  được  nó  nên  không  thưởng thức  được  bông  hoa  nào  khác,  còn  người  không tham đắm bông hoa nào thì có thể thưởng ngoạn vẻ 

đẹp của muôn hoa. Hơn nữa càng muốn chiếm hữu càng sợ mất đi. Do đó bố thí, chia sẻ, giúp đỡ người khác là cách buông xuống sự trói buộc của cái ta ham muốn sở hữu. 

164 

https://thuviensach.vn

[image: Image 183]



VIÊN  MINH

Đặc  tính  đầu  tiên  của  cái  Ta  là  sở  hữu  tài  sản  vật chất, do đó muốn giác ngộ giải thoát đầu tiên là phải biết cho ra mới buông xả được sự dính mắc, chấp thủ 

thô thiển này, chứ không phải bố thí với mục đích tích lũy phước để tận hưởng trong tương lai. 

Trì  giới  Ba-la-mật:  Nhiều  người  tưởng  rằng  giữ 

giới  càng  nhiều  thì  giới  hạnh,  giới  đức  càng  lớn.  Tệ 

hơn  nữa  không  ít  người  giữ  giới  để  “tạo  dáng”  bề 

ngoài cho mình để được danh được lợi. Giữ giới như 

vậy là tự mình ràng buộc chính mình. Trong khi giới Ba-la-mật là buông xuống những hành động lợi mình hại  người  của  bản  ngã.  Nghĩ  là  lợi  mình  thực  ra  hại người  cũng  chính  là  hại  mình.  Giới  là  buông  ra hay giải  thoát  khỏi  những  hành  vi  xấu  ác  của  thân khẩu do ý bất thiện nên giới được gọi là paṭimokkha - 

mỗi (giới) mỗi giải thoát. 

Qua  soi  sáng  những  trải  nghiệm  thực  trong  đời sống, thấy ra được hành động lợi mình hại người, hại chúng  sinh  lại  cũng  là  hành  động  tai  họa  cho  chính mình  nên  tự  giác  buông  bỏ  để  giải  thoát  khỏi  điều xấu  ác,  đó  chính  là  ý  nghĩa  của  việc  giữ  giới,  vì  vậy giới  được  gọi  là  điều  học  (sikkhāpada)  giúp  điều 165 

https://thuviensach.vn

[image: Image 184]



VIÊN  MINH

chỉnh  nhận  thức  về  hành  vi  đạo  đức.  Để  học  ra những  giới  điều  này  cần  có  sự  thận  trọng,  chú  tâm, quan sát những hành vi cử chỉ của thân khẩu ý trong đời sống hàng ngày. 

Đặc  tính  thứ  hai  của  cái  Ta  là  hành  động  theo  ý mình,  bất  chấp  điều  đó  có  hại  cho  người  khác  hay không.  Do  đó  Trì  Giới  Ba-la-mật  chính  là  buông  bỏ 

những  hành  động  bất  thiện  hại  mình  hại  người  chứ 

không phải tích luỹ giới để làm giàu bản ngã. 

Ly dục  Ba-la-mật:  Ba-la-mật  này  Nam  Tông  gọi là 

“xuất gia”, Bắc Tông gọi là “thiền định” nhưng cả hai đều có nghĩa là ly dục, tức từ bỏ sự tham đắm trong sắc thanh hương vị xúc. Xuất gia có nghĩa là từ bỏ đời sống  dục  lạc  để  sống  đời  sống  thiểu  dục,  vô  ưu;  còn thiền  định  cũng  có  nghĩa  là  ly  dục  ly  bất thiện  pháp. 

Do đó ý nghĩa chính của Ba-la-mật này là ly dục. Nếu người xuất gia không ly dục, hoặc người thiền định bị 

dính mắc vào sắc ái (định sắc giới) và vô sắc ái (định vô sắc giới) thì làm sao thoát khỏi tam giới? 

Tất  nhiên  xuất  gia  và thiền định  đúng  nghĩa là hai yếu  tố  ưu  việt  giúp  cho  Ly  dục  Ba-la-mật  được  hoàn hảo.  Xuất  gia  đúng  đắn  là  từ  bỏ  sự  tham  đắm  trong 166 

https://thuviensach.vn

[image: Image 185]



VIÊN  MINH

ngũ dục và những ràng buộc trong tài, tình, danh, lợi, trong  những  mối  quan  hệ  không  cần  thiết  giữa  đời. 

Còn  thiền  định  đúng  nghĩa  là  tâm  không  động  trước những pháp thế gian: thăng trầm, được mất, vinh hư, tiêu trưởng, khổ vui, thành bại v.v... mà Đức Phật dạy là  “khi xúc chạm việc đời tâm không động không sầu tự  tại  và  vô  nhiễm”   hoặc   “nhậm vận thịnh  suy vô bố 

 úy”  như Thiền sư Vạn Hạnh, chứ không phải tứ thiền bát định của ngoại đạo mà bồ-tát Siddhattha đã từ bỏ 

trước khi giác ngộ. 

Đặc tính thứ 3 của bản ngã là tham dục do đó Ly dục  Ba-la-mật  chính  là  yếu  tố  xả  ly  không  thể  thiếu trong sự giác ngộ giải thoát. 

Trí tuệ Ba-la-mật: Nhờ bố-thí, trì giới và ly dục mà tâm  được  rỗng  rang  lặng  lẽ,  giống  như  bầu  trời không  mây  thì  mặt  trời  chiếu  sáng,  tâm  rỗng  lặng thì trí tuệ chiếu soi. Đức Phật dạy tâm vốn chói sáng (pabhassara citta) chỉ vì bị ô nhiễm bởi những cấu uế 

đến từ bên ngoài do “xúc, thọ, ái, thủ, hữu” mà sinh khái  niệm,  tư  tưởng,  quan  niệm,  thành  kiến,  cố 

chấp... che mờ tánh sáng của tâm mà thôi. 

167 

https://thuviensach.vn

[image: Image 186]



VIÊN  MINH

Khi tâm tĩnh lặng, soi sáng thì thấy pháp đúng với thực tánh của nó (yathābhūtā ñāṇadassana), đó là Trí tuệ  Ba-la-mật.  Khi  tâm  tán  loạn  mê  mờ  thì  chỉ  là tưởng  tri  và  vọng  thức.  Đó  là  lý  do  vì  sao  Đức  Phật dạy  tinh tấn  chánh  niệm tỉnh giác, tức  không phóng dật thất niệm và mê mờ nơi thực tại thân tâm cảnh hiện tiền. 

Tâm vốn thanh tịnh trong sáng  (pabhassara citta) gọi là tánh biết biểu hiện qua tuệ tri và tri kiến thanh tịnh. Chỉ khi tưởng tri và thức tri vọng động mới sinh cái  “ta”  ảo  tưởng  với  những  khái  niệm,  tư  tưởng, quan  niệm,  thành  kiến  mà  sinh  ra  kiến  chấp,  do  đó khi  xả  ly  những  kiến  chấp  ấy  thì  tâm  liền  trở  về  với tánh biết tĩnh lặng và chói sáng của tâm. Đó chính là trí tuệ đến bờ kia. Thì ra bờ kia ở ngay trong tâm mỗi người chứ không cần tìm cầu đâu khác. 

Đặc tính của cái “ta” vi tế chính là tư kiến hay sở 

tri.  Tư  kiến  chủ  quan  sai  lầm  hình  thành  tà  kiến và kiến chấp. Trí tuệ Ba-la-mật chính là xả ly các kiến chấp để giác ngộ giải thoát chứ không phải tích luỹ sở 

tri để trở thành sở tri chướng. 

168 

https://thuviensach.vn

[image: Image 187]



VIÊN  MINH

Tinh  tấn  Ba-la-mật:  Tinh  tấn  thường  được  định nghĩa là cố gắng, nỗ lực, nhưng tinh tấn vốn là tâm sở 

trung lập - không thiện không ác - nên nó có thể hỗ 

trợ  cho  cả  tâm  thiện và  tâm bất  thiện. Hơn  nữa khi đã là Ba-la-mật thì tinh tấn phải vượt qua cả thiện lẫn bất thiện nên nó không còn là nỗ lực nữa mà chính là buông  hết  mọi  nỗ  lực  tạo  tác  và  trở  về  với  thực  tại chân đế mà thôi. 

Theo Phật giáo Bắc truyền, có 6 Ba-la-mật gọi là lục độ: bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ;  ở  đây  tinh  tấn  được  xếp  trước  thiền  định  và  trí tuệ. Nhưng trong 10 Ba-la-mật hay thập độ theo Phật giáo  Nam  truyền  (bố  thí,  trì  giới,  ly  dục,  trí  tuệ,  tinh tấn, nhẫn nại, chân thực, nguyện lực, tâm từ, tâm xả) thì tinh tấn được xếp sau trí tuệ, vì phải có trí tuệ thấy rõ  thực  tánh  chân  đế  mới  buông  hết  mọi  nỗ  lực  tìm cầu sở tri sở đắc trong tục đế và mới có thể trở về với thực tại chân đế, do đó tinh tấn phải được xếp sau trí tuệ mới đúng. Nếu không có trí tuệ thì tinh tấn chỉ là nỗ lực phục vụ cho bản ngã mà thôi. 

Tóm lại, đặc tính của cái “ta” là buông lung phóng dật theo hướng nỗ lực tạo tác cho bản ngã trong tục đế, do đó Tinh Tấn Ba-la-mật chính là buông mọi ý đồ 

169 

https://thuviensach.vn

[image: Image 188]



VIÊN  MINH

và  nỗ  lực  của  bản  ngã  để  sống  hoàn  toàn  vô  ngã, thuận pháp. 

Nhẫn nại Ba-la-mật: Tinh tấn sẽ dễ dàng khi sống trọn  vẹn  trong  thuận  duyên,  với  những  điều  kiện thoải  mái,  hỷ  lạc,  an  bình  nhưng  khi  đối  đầu  với nghịch  duyên,  nghịch  cảnh  như  thiên  tai,  tật  bệnh, chiến tranh, loạn lạc, sống trong môi trường độc hại hoặc  chung  đụng  với  những  kẻ  độc  tài,  hiểm  ác  thì cần  phải  có  đức  tính  nhẫn  nại  mới  không  sân  hận, khổ đau hay phiền muộn. Vì vậy nhẫn nại ba-la-mật là yếu tố cần thiết để vượt qua cái “ta” luôn bất bình và đối kháng. 

Và  rõ  ràng  là  có  trí  tuệ,  có  tinh  tấn  mới  có  thể 

nhẫn nại được, vì vậy nhẫn nại xếp sau trí tuệ và tinh tấn  đúng  hơn  là  nhẫn  nại  xếp  trước  tinh  tấn  và  trí tuệ. Nhờ trí tuệ và tinh tấn mà thấy rõ khổ chỉ là quả 

do nhân nghiệp bất thiện quá khứ chứ không do định mệnh hay ai khác, từ đó lấy khổ quả làm bài học giúp thấy ra nguyên nhân sai lầm để điều chỉnh nhận thức và hành vi cho đúng tốt, đồng thời có thấy rõ nỗi khổ 

của mình mới biết cảm thông với nỗi khổ của người và  tránh  gây  tổn  hại  cho  muôn  loài,  vạn  vật. 

170 

https://thuviensach.vn

[image: Image 189]



VIÊN  MINH

Nhờ nhận  thức  đúng  đắn  như  thế  thì  mới  có  thể 

nhẫn nại ba-la-mật được. 

Chân  thực  Ba-la-mật:  Sở  dĩ  ở  đây  dùng  từ  chân thực  thay  cho  chân  thật  thường  được  dùng  là  để 

tránh  nhầm  lẫn  với  chân  thật  có  nghĩa  là  không  nói dối thuộc về giới. Chân thực ở đây là sống đúng với thực  tánh  chân  đế  nên  Đức  Phật  gọi  là   “hộ  trì  chân đế”   tức  đã  sống  hoàn  toàn  tuỳ  duyên  thuận  Pháp, không còn   “tạo duyên  thuận ngã”  theo ý đồ của cái 

“ta”  ảo  tưởng.  Cho  nên,  chân  thực  mới  được  gọi  là ba-la-mật. 

Chân thực ba-la-mật là đỉnh cao của đời sống giác ngộ tức đã thấy ra và sống đúng với sự thật rốt ráo (thực  tánh  chân  đế),  nhưng  cũng  chính  là  đời  sống bình  thường  giản  dị  nhất,  chỉ  cần  thường  sống  trọn vẹn  trong  sáng  với  thực  tại  thân-thọ-tâm-pháp  là được.  Đi  đứng  ngồi  nằm  hay  bất  cứ  hoạt  động  nào của thân cũng đều trọn vẹn trong sáng, đang có cảm giác cảm xúc nào dù lạc hay khổ, dù hỷ hay ưu cũng đều  trọn  vẹn  trong  sáng,  với  trạng  thái  hay  thái  độ 

nào của tâm cũng đều sáng suốt biết rõ thì đó chính là hộ trì chân đế, nhờ vậy luôn sống không trọn vẹn trong pháp tánh chân như (tathatā, dhammatā). 

171 

https://thuviensach.vn

[image: Image 190]



VIÊN  MINH

Nguyện  lực  Ba-la-mật:  Nguyện  lực  là  tâm  quyết định  làm  một  điều  gì  đó  tuỳ  duyên  mà  thuận  với 

“thời-vị trung chính” của pháp, vì lợi lạc quần sinh vô ngã vị tha, nên còn gọi là quyết định (adhiṭṭhāna) ba-la-mật.  Vì  dù  đã  sống  hộ  trì  chân  đế  nhưng  một  số 

tiền khiên tật - tập khí sâu dày - vẫn còn tồn đọng do đã  tập  nhiễm  lâu  đời  cần  có  quyết  định  ba-la-mật mới  có  thể  vượt  qua.  Như  vậy,  khi  mê  thì  tâm  luôn khởi  vọng  nên  cần  tâm  bất  sinh  tức   “đối  cảnh  tâm bất  khởi”   (như  Ngọa  Luân)  mới  thoát  khỏi  mê  lầm, nhưng  khi  ngộ  rồi  thì  tâm  cần  khởi  nguyện  lực  hay quyết định mới có thể đem lại lợi ích cho chúng sinh, nên  lúc  đó   “đối  cảnh  tâm  sổ  khởi”   (như  Huệ  Năng) thì đúng hơn. 

Sau khi đã hộ trì chân đế thì bậc giác ngộ lại  “bất trụ chân đế, bất xả tục đế”  vì nếu cứ trụ chân đế làm sao  khai  thị  hay  chia  sẻ  sự  giác  ngộ  cho  chúng  sinh được.  Ngay  cả  Đức  Phật  đã  chứng  ngộ  chân  đế  rốt ráo  là  Niết-bàn  cũng  tuyên  bố  trong  kinh  Căn  Bản Pháp Môn rằng:  “Vì Như Lai liễu tri Niết-bàn là Niết-bàn nên Như Lai không dục hỷ Niết-bàn, không xem Niết-bàn là ta, của ta, tự ngã của ta”.  Vì vậy nguyện 172 

https://thuviensach.vn

[image: Image 191]



VIÊN  MINH

lực  ba-la-mật  là  một  bước  ngoặt  quan  trọng  trong hạnh nguyện xả kỷ vị tha. 

Tâm từ Ba-la-mật: Khi đã có tâm nguyện sống vô ngã vị tha thì tâm từ, tâm bi, tâm hỷ là đức tính tất yếu và tự nhiên không thể thiếu. Qua thể hiện những ba-la-mật trước, hành giả đã tự mình trải nghiệm bản chất vô thường, khổ, vô ngã của cuộc sống nên thấy được căn cơ trình độ, hạnh nghiệp, nhân quả và cõi giới  của  chúng  sinh  như  thế  nào,  do  đó  họ  luôn  có tâm  từ  với  muôn  loài  vì  thấy  tất  cả  chúng  sinh  đều bình đẳng, luôn có tâm bi với những chúng sinh còn si mê lầm lạc, phiền não khổ đau, luân hồi sinh tử vì chưa  soi  sáng  được  chính  mình,  luôn  có  tâm  hỷ  với những ai đã thấy ra Sự Thật. 

Tâm từ “đến bờ kia” không phải là loại tâm từ do tu luyện mà có, vì tâm từ do ý chí của bản ngã tác thành thì vẫn còn hữu vi, hữu hạn, chỉ có tâm từ xuất phát từ tâm rỗng lặng trong sáng tự nhiên mới là tâm từ vô vi, vô ngã và vô lượng. Khi không có sân tưởng thì đó là tâm từ tự nhiên, vô ngã. Khi không có hại tưởng thì đó là tâm bi tự nhiên, vô ngã. Vì trong  tâm chói sáng (pabhassara citta) vốn có đầy đủ phẩm chất trí tuệ và từ bi. Và đó mới chính là tâm từ ba-la-mật. 

173 

https://thuviensach.vn

[image: Image 192]



VIÊN  MINH

Tâm xả Ba-la-mật: Tất cả Ba-la-mật đều có chung yếu tính buông xả cái “ta” ảo tưởng, nhưng ngay cả 

khi không còn chấp ngã thì vẫn có thể còn chấp pháp như thấy có chân đế, có giải thoát, có nguyện lực, có tâm  từ,  tâm  bi  v.v...  nên  cần  một  thái  độ  buông  xả 

toàn  triệt  mới  thành  tựu  Ba-la-mật  một  cách  hoàn hảo được. 

Tâm xả này giống hình ảnh mặt trời mà Lão Tử mô tả  là  chiếu  sáng  khắp  thiên  hạ,  đem  lại  sự  sống  cho muôn loài mà như không làm gì cả. Vì vậy, Lão Tử dạy: 

 “Vi Đạo nhật tổn, tổn nhi hựu tổn dĩ chí ư vô vi”.  Còn Đức Phật thì dạy sống đời sống  “viễn ly, ly tham, đoạn diệt, an tịnh, chánh trí, giác ngộ Niết-bàn”.  Đạo lý của Dịch cũng nói đến  “vô vi giả, vô tư giả, tịch nhiên bất động cảm nhi toại thông thiên hạ chi cố”.  Vì nếu thiếu vô vi, vô tư thì khó mà cảm nhận được nguyên lý vận hành của muôn loài vạn vật. 



 

 

 

174 

https://thuviensach.vn

[image: Image 193]



VIÊN  MINH


PHÁP MÔN HỖ TRỢ 

 Pháp môn không phải là phương pháp Với  người  ít  bụi  trong  mắt  hay  ít  phiền  não  thì tánh  biết  dễ  dàng  tự  chiếu  khi  trọn  vẹn  tỉnh  thức. 

Còn  với  người  tướng  biết  (tâm  thức,  tri  kiến)  còn nhiều lăng xăng, trạo cử thì cần có pháp môn hỗ trợ 

cho  tâm  bớt  vọng  động  bất  an  mới  có  thể  chánh niệm  tỉnh  giác trực  tiếp  trên  thực  tại  thân  thọ  tâm pháp  được.  Pháp  môn  hỗ  trợ  có  thể  được  xem  là pháp  đối  trị,  tuy  chưa  phải  pháp  giác  ngộ  trực  tiếp nhưng qua đó cũng mở đường cho hành giả tiếp cận với pháp hành đúng với Bát Chánh Đạo. 

Ví như người bị tai nạn, chân bị bong gân, chưa đi lại được nên phải cần đến một cái nạng để hỗ trợ cho nhu cầu di chuyển, cho dù đi được cũng chỉ là đi khập khiễng  thôi.  Nhưng  đến  khi  đã  bớt  đau  thì  nên  bỏ 

nạng dần để tập tự đi lại bình thường. Pháp môn hỗ 

trợ  cũng  vậy,  tuỳ  nhược  điểm  của  hành  giả  mà  Đức Phật chế định một số pháp môn đối trị tương ứng. Tuy chỉ  mang  tính  đối  trị  tạm  thời,  kiểu  như  sơ  cấp  cứu, nhưng tất cả các pháp môn hỗ trợ đức Phật chế định đều phù hợp với mục đích rốt ráo là giác ngộ Sự Thật. 

175 

https://thuviensach.vn

[image: Image 194]



VIÊN  MINH

Càng  về  sau  càng  nhiều  “phương  tiện  thiện  xảo” 

được  các  Tông  môn  quy  định,  nhiều  “phương  pháp thiền  kỹ  thuật”  được  các  Thiền  sư  chế  tác  đã  đặt nặng  chủ  đích  sở  đắc  trạng  thái  an  lạc,  giải  thoát trong thiền định hơn là giác ngộ chân lý. Hầu hết các Tôn  giáo,  Tín  ngưỡng  đều  lấy  an  lạc,  giải  thoát  làm cứu cánh do đó họ hướng đến các cảnh giới hoàn mỹ 

đầy lý tưởng ở tương lai mà quên đi yếu tố giác ngộ 

Sự  Thật  ngay  trong  hiện  tại.  Ngược  lại,  đạo  Phật lấy giác  ngộ  Sự  Thật  ngay  đây  và  bây  giờ  làm  mục đích  chính,  an  lạc  giải  thoát  chỉ  là  hiệu  ứng  phụ  mà thôi. 

Những  pháp môn  phương tiện của  các  Tông  phái phát  triển  và  các  phương  pháp  thiền  mang  tính  kỹ 

thuật  của  các  Thiền sư  sáng tác hàng  ngàn năm sau Đức  Phật  nhập  Niết-bàn  -  phản  ánh  trình  độ  nhận thức hữu hạn của họ - chỉ là pháp chế định tục đế mà phần  lớn  đi  lệch  hướng  với  pháp  môn  hỗ  trợ  Đức Phật dạy ban đầu, do đó chỉ đạt được những sở đắc thiền  định  thuộc  Tam  giới  hơn  là  giác  ngộ  Sự  Thật một cách rốt ráo, dễ bị rập khuôn vào phương pháp và dính mắc trong những sở đắc sắc ái, vô sắc ái, trở 

thành pháp trở ngại hơn là pháp hỗ trợ. 

176 

https://thuviensach.vn

[image: Image 195]



VIÊN  MINH

 Bốn pháp hỗ trợ: 

1.  Niệm  Phật:  Nếu  tâm  thường  bị  dao  động,  bất an,  lo  âu,  sợ  hãi  với  những  suy  nghĩ  lăng  xăng  bất định  mà  ngay  đó  có  thể  trở  về  trọn  vẹn  lắng  nghe, quan sát hay cảm nhận trực tiếp trạng thái tâm như 

nó đang là thì đó chính là đang hành thiền Vipassanā. 

Nhưng nếu không thể trở về soi sáng lại được trạng thái  tâm  lúc  đó  thì  nên  niệm  ân  đức  Thanh  Tịnh, Trong  Sáng  của  chư  Phật  (Araham,  Sammā 

Sambuddho, v.v...) để giúp tâm bình tĩnh lại trước đã. 

Nhiều hành giả thấy tâm mình vọng động liền nghĩ 

phải  hành  thiền  định  để  đắc  các  bậc  định  trước rồi mới hành Vipassanā sau, nhưng đó là quan niệm sai  lầm,  vì  định  hữu  vi  hữu  ngã  như  thế  chỉ  tạo  ra những  trở  ngại  cho  thiền  Minh  Sát  (sẽ  giảng  10  Trở 

ngại  của  thiền  Minh  Sát  do  thiền  định  tạo  ra).  Họ 

không biết rằng ngay trong thiền Minh Sát đã có đầy đủ  giới  định  tuệ  mà  định  này  mới  là  chánh  định  - 

định vô vi vô ngã - được Đức Phật đề cập trong Bát Chánh Đạo. 

Không cần phải cố gắng đắc các bậc định Sắc giới, Vô Sắc giới - lý tưởng của Bà-la-môn giáo - mà Bồ-tát 177 

https://thuviensach.vn

[image: Image 196]



VIÊN  MINH

Siddhattha  đã  đạt  được  và  từ  bỏ  rất  lâu  trước  khi Thấy  ra  Sự  Thật  -  Giác  ngộ  Tứ  Thánh  Đế  -  vì  vậy không cần tứ thiền bát định mà chỉ cần niệm Phật để 

giúp  tâm  trở  về  với  bản  tính  thanh  tịnh  trong  sáng (pabhassara  citta),  để  thấy  biết  như  chân  như  thật, nghĩa  là  chỉ  hỗ  trợ  chứ  không  trở  ngại  gì  cho  thiền Vipassanā cả. 

Lúc  đầu  nên  niệm  Araham  hoặc  Buddho  liên  tục để  vọng  tưởng  không  có  cơ  hội  sinh  khởi.  Khi  vọng động,  trạo  cử  đã  giảm,  tâm  đã  có  thể  chánh  niệm tỉnh giác, thì cũng ngưng niệm để thấy biết trực tiếp thực  tại  thân-thọ-tâm-pháp.  Khi  nào  gặp  nghịch duyên  quá  mạnh,  tâm  mất  chánh  niệm  tỉnh  giác,  lo lắng, sợ hãi, vọng động phát sinh thì niệm Phật trở lại cho  đến  khi  tâm  lắng  dịu  mới  ngưng   niệm  niệm (anussati)  để  nhường  lại  cho   chánh  niệm (sammāsati), vì niệm niệm vẫn chỉ là phương tiện chế 

định (pariyāya) để hỗ trợ cho thiền Minh Sát mà thôi. 

2.  Niệm  bất  tịnh:  Đối  với  người  căn  tính  nhiều tham dục, dễ bị chìm đắm trong sắc đẹp, thanh hay, hương  thơm,  vị  ngon,  xúc  chạm  êm  ái  khiến  tâm không  đủ  thanh  tịnh  trong  sáng  để  có  thể  trọn  vẹn 178 

https://thuviensach.vn

[image: Image 197]



VIÊN  MINH

tỉnh  thức  nơi  thực  tại  thân-thọ-tâm-pháp  thì  nên niệm bất tịnh để giảm bớt tham đắm trong ngũ dục. 

Bất  tịnh  là  mặt  nhơ  bẩn,  xấu  xa  và  nguy  hại  của những đối tượng sắc thanh hương vị xúc mà tâm dễ 

ưa thích, tham đắm. 

Có  nhiều  cách  quán  niệm  bất  tịnh,  như  quan  sát 32 thể trược, thấy cơ thể gồm một vỏ bọc bên ngoài bằng da xem có vẻ xinh đẹp, nhưng lật bên trong ra thì không ai dám nhìn thẳng vào tim, gan, thận, phổi, ruột già, ruột non... đầy máu me, phân, nước tiểu và những chất bầy nhầy  đáng gớm  mà chỉ để thêm vài ngày thì hôi thối không ai chịu nổi. Ngay cả khi đang đẹp đẽ  thế  mà chỉ  cần  chảy  máu,  khạc  đờm, hỉ  mũi thôi đã cảm thấy gớm ghiếc lắm rồi. Nếu nghĩ tới mặt bất tịnh này chắc chắn tham dục sẽ được đoạn giảm. 

Mặt  khác,  quan  sát  những  tử  thi  cứng  đơ  không sự  sống,  hoặc  đã  bầm  tím,  đã  trương  phình,  sình thối,  tan  rã,  chỉ  còn  bộ  xương  hay  xương  đang  mục nát v.v... rồi liên tưởng đến xác thân chính mình hay người  khác  thì  chắc  hẳn  sẽ  giảm  bớt  rất  nhiều sự tham đắm trên dáng vẻ bề ngoài của xác thân xinh xắn nhưng dễ biến hoại này. 

179 

https://thuviensach.vn

[image: Image 198]



VIÊN  MINH

Ngắm  một  bông  hoa  tươi  đẹp  nhưng  không  thấy được  mặt  úa  tàn  của  nó,  thưởng  thức  mùi  hương thơm  ngào  ngạt  nhưng  không  biết  mặt  độc  hại  của nó, khi hoa cắm trong bình đã tàn đem vất bỏ trong đống rác bốc mùi hôi không chịu được v.v... Nếu chỉ 

thấy mặt xấu thì dễ sinh tâm sân, nhưng chỉ thấy đẹp thì  dễ  sinh  tâm  tham,  do  đó  phải  thấy  hai  mặt  của mọi sự vật thì tâm mới quân bình để chánh niệm tỉnh giác có thể phát huy trí tuệ Minh sát. 

3.  Niệm  tâm  từ:  Người  thường  dễ  sân  hận,  bất bình,  bất  mãn,  chống  đối cũng  khó  chánh niệm tỉnh giác,  khó  sáng  suốt  thấy  biết  thực  tại-thân-thọ-tâm-pháp một cách trọn vẹn rõ ràng thì nên niệm tâm từ. 

Tâm sân có thể sinh khởi bởi nhiều lý do: 

-  Tâm  tham  muốn  mọi  sự  như  ý  mình  nhưng không được. 

- Quá để ý phán xét mặt sai xấu của đối tượng hay của chính mình. 

-  Tự  ái  quá  mức  hay  cái  “ta”  ảo  tưởng  quá  lớn khiến dễ bị tổn thương. 

Không  cần  cố  gắng  phát  triển  tâm  từ  một  cách hữu vi hữu ngã, mà chỉ cần: 

180 

https://thuviensach.vn

[image: Image 199]



VIÊN  MINH

-  Đừng  mong  muốn  mọi  sự  như  ý  mình,  vì  “chín người  mười  ý”  do  đó  cần  kiên  nhẫn  lắng  nghe  ý kiến trái  chiều  hay  chịu  đựng  nghịch  cảnh  để  học thêm nhiều phương diện khác của vấn đề cuộc sống. 

-  Đừng  bận  tâm  đến  mặt  sai  xấu  của  người  khác mà quên đi mặt đúng tốt của họ. Ai cũng có mặt tốt mặt  xấu,  thấy  mặt  xấu  sẽ  dễ  bị  nổi  sân.  Cũng  đừng phê  phán  quá  khắt  khe  những  sai  lầm  của  mình  mà chỉ  cần  thấy  ra lỗi  lầm để  sửa  sai,  vì có sai mới biết thế nào là đúng. 

- Tự ái có mặt tốt của nó, nhưng khi tự ái quá mức sẽ trở thành tự tôn hoặc tự ti, đó là hai mặt của cái 

“ta” ảo tưởng. Tự ái để đừng tự hại là tốt, nhưng khi tự ái quá mức sẽ dễ bị tổn thương và vô tình tự hại chính mình. 

Thực ra, không sân chính là tâm từ, vì vậy học cách không  sân  với  mọi  sự  mọi  vật  trong  đời  sống  hàng ngày chính là phát huy tâm từ sẵn có nơi mỗi người mà  không  cần  cố  gắng  tu luyện một  tâm từ  giả  tạo, hữu vi, hữu ngã nào. 

4. Niệm sự chết: Người quá tinh tấn vì ham muốn sở  đắc  thì  luôn  ước  vọng  tương  lai  mà  quên hiện  tại. 

181 

https://thuviensach.vn

[image: Image 200]



VIÊN  MINH

Người quá lười biếng - buông lung, giải đãi - thì ngược lại  luôn  đắm  chìm  trong  những  thói  quen  hưởng  thụ 

hoặc những hoài niệm quá khứ nên cũng sống mê mờ 

trong hiện tại. Vì vậy, cả hai đều khó chánh niệm tỉnh giác trên thực tại đang là. Với những người có căn tính chấp thủ, dính mắc như vậy nên niệm sự chết mới có thể  hành  thiền  Vipassanā  -  sống  trọn  vẹn  tỉnh  thức trong hiện tại được. 

Có nhiều cách niệm sự chết: 

- Nếu có dịp nên quan sát người đang hấp hối, suy ngẫm  ai  rồi  cũng  sẽ  chết  như  thế  nên  mình  cũng không ngoại lệ, để bớt vọng tưởng sở đắc xa vời hoặc đắm chìm trong những thoả mãn thiển cận. 

- Suy ngẫm về sự sống quá mong manh, có thể chết bất cứ lúc nào, không ai lường trước được, như thiên tai,  hoạn  nạn,  chiến  tranh,  khủng  bố  (bom  rơi,  đạn lạc), nhiễm độc, trúng thực, tai biến, đột tử v.v... 

-  Thỉnh  thoảng  tập  trải  nghiệm  thử  cái  chết  bằng cách nằm xuôi tay như một xác chết, giả sử như mình đang  trút  hơi  thở  cuối  cùng,  đang  lìa  bỏ  tất  cả  xem mình  có  vướng  bận  gì  không  để  bớt  đi  những  dính mắc trong thân tâm và cuộc sống. 

182 

https://thuviensach.vn

[image: Image 201]



VIÊN  MINH

Hỏi:   Thưa  Thầy  có  sự  giác  ngộ  chậm  hoặc  nhanh không?  Và  có  ai  là  hạng  người  “nhất  xiển  đề”  không thể giác ngộ được như Phật giáo Bắc truyền nói không?   

Trả  lời:  Có  thể  có  giác  ngộ  nhanh  hay  chậm  chứ 

không có người không thể giác ngộ. Nguyên nhân giác ngộ chậm là vì vướng mắc vào sở tri và sở đắc. Vướng sở  tri  do  tà  kiến,  vướng  sở  đắc  do  tham  ái.  Như  khi Đức  Phật  thuyết  pháp  phần  lớn  các  vị  Phạm  Thiên không chịu đi nghe vì họ chấp vào sở tri sở đắc của họ 

- gọi là chấp pháp - cho rằng họ đã an trú thiền định, đã sống an lạc, nên đã thoát khỏi khổ đau, không cần nghe  pháp  nào  nữa,  và  vì  vậy  họ  bị  “trầm  không  trệ 

tịch” rất lâu trong cỡi Hữu Sắc và Vô Sắc mà đành giác ngộ chậm. Nhất xiển đề thì cũng chỉ là người cố chấp vào  tà  kiến  và  tham  ái  mà  thôi,  nhưng  rồi  nhân  quả 

nghiệp báo cũng sẽ đánh thức được họ. 



Hỏi:   Thưa  Thầy,  có  cần  một  phương  pháp  hay  kỹ 

 thuật  để  hành  thiền  không  hay  chỉ  cần  thiền  trong sinh hoạt bình thường?   

Trả  lời:  Khi  một  người  chưa  đủ  niềm  tin  để  tự 

mình sống thiền thì mới cần nương tựa một phương 183 

https://thuviensach.vn

[image: Image 202]



VIÊN  MINH

pháp hoặc kỹ thuật để hành, nhưng khi người đó đã nắm  vững  nguyên  lý  thiền  thì  nên  từ  bỏ  phương pháp,  tự  mình  khám  phá  sự  thật  qua  trải  nghiệm thực  mọi  sinh  hoạt  bình  thường  trong  đời  sống  để 

trực nhận thực tại như thị. Tinh yếu của thiền là luôn soi  sáng  thực  tại  thân-thọ-tâm-pháp  đang  là  trong mọi  sinh  hoạt  đời  sống  chứ  không  phải  rập  khuôn theo  một  phương  pháp  chế  định  sẵn  để  đánh  mất thực tính luôn biến đổi mới mẻ và tự nhiên của pháp. 

Rập  khuôn  theo  một  phương  pháp  hay  pháp  môn phương  tiện  về  sau  lại  bị  lệ  thuộc  vào  phương  tiện đó, chẳng khác nào tự trói buộc mình. 



Hỏi:   Bạch  thầy,  lần  sau  nếu  thầy  mở  lớp  dạy  xin thầy thông báo cho chúng con biết. Vì như lần này khi con biết thì trễ quá, lỡ mất mấy buổi đầu.   

Trả lời: Thực ra, thầy không có ý định mở lớp dạy, nhưng  do  một  số  Phật  tử  muốn  hành  thiền  mà  cứ 

phải hành theo các phương pháp khác nhau của các thiền  viện  mà  không  thấu  hiểu  nguyên  lý  thiền  là  gì nên  rất  hoang  mang,  họ  đến  hỏi  thầy.  Nếu  trả  lời từng người thì mất rất nhiều thì giờ nên thầy mới mở 

184 

https://thuviensach.vn

[image: Image 203]



VIÊN  MINH

khoá để có thể chia sẻ được với nhiều người hơn. Khi thông  suốt  nguyên  lý  thiền  thì  làm  gì,  ở  đâu  và  lúc nào cũng thiền được mà không cần phương pháp chế 

định cứng nhắc và cục bộ nào. Thiền là mỗi người soi sáng  lại  chính  mình,  không  thể  hành  chung  một khuôn  mẫu.  Đời  sống  của  mỗi  người  chính  là  pháp thiền của người đó, vì vậy chỉ cần nắm vững nguyên lý thì thiền sẽ vô cùng đơn giản, gần gũi và thiết thực với  mọi  người.  Thiền  trong  đời  sống,  tức  sống  tuỳ 

duyên  thuận  pháp  vô  ngã  vị  tha,  mới  thể  hiện  Bát Chánh Đạo một cách toàn diện được. 



 Mười phiền não chướng trong thiền Vipassanā 

Khi  hành  thiền  Vipassanā,  do  hành  giả  chưa  hiểu đúng  nghĩa  tinh  tấn,  chánh  niệm,  tỉnh  giác  thì  chưa kể hành sai, chỉ cần hành chưa đủ mức cần thiết thì dễ phân tâm, tạp niệm; hoặc hành quá mức cần thiết cũng dễ bị lạc qua tầm và tứ của thiền định, vì vậy khi có những ấn chứng thuộc thiền định liền tưởng là đã có tuệ chứng, nhưng thực ra đó là những phiền não gây  trở  ngại  cho  thiền  Vipassanā.  Mười  sở  đắc  của thiền  định  sau  đây  lại  là  phiền  não  trở  ngại  cho  tuệ 

minh sát: 

185 

https://thuviensach.vn

[image: Image 204]



VIÊN  MINH

 1)  Ánh  sáng  (obhāsa):  Khi  hành  giả  đang  hành Vipassanā thấy ánh sáng xuất hiện phải nhận ra đó là đang lạc vào thiền định nên cần sáng suốt cảnh giác, không  để  chánh  niệm  tỉnh  giác  ngưng  trệ  trong tướng ánh sáng do tưởng sinh này, nếu không, yếu tố 

tầm và tứ phát triển quá mạnh sẽ chìm vào định hữu sắc. Lúc đó không những định không sinh tuệ mà còn gây  trở  ngại  khiến  tuệ  minh  sát  không  thấy  được thực tánh pháp. 

 2)  Hỷ  (pīti):  là  trạng  thái  tốt  cho  khởi  đầu  của thiền  định  nhưng  lại  trở  ngại  cho  tuệ  minh  sát  soi sáng thực tại vì hành giả rất dễ bị dính mắc vào trạng thái hỷ mà quên khuyến cáo quan trọng của Đức Phật trong  Kinh  Tứ  Niệm  Xứ  là  chỉ  soi  chiếu  thân  trên thân, thọ trên thọ, tâm trên tâm, pháp trên pháp chứ 

 “không   tham   ưu,  không  bám  víu  bất  kỳ  điều  gì  ở 

 đời”.  Đó là lý do vì sao hỷ trong thiền định lại là phiền não trong pháp hành Vipassanā. 

 3)  An  bình  (Passadhi):  một  trong  những  trạng  thái của  thiền  định  là  cảm  giác  nhẹ  nhàng  thư  thái,  có  vẻ 

như đang được giải thoát khỏi phiền não nặng nề bức bối, cho nên dễ khiến hành giả ham thích trong trạng 186 

https://thuviensach.vn

[image: Image 205]



VIÊN  MINH

thái an bình này mà quên mục đích soi sáng thực tại để 

thấy ra thực tánh chân đế trong pháp hành Vipassanā. 

Do đó tuy trạng thái an bình rất tốt cho thiền định lại là phiền não cho tuệ minh sát. 

 4)  Lạc  (sukha):  cảm  giác  lạc  trong  thiền  định  là trạng  thái  thỏa  mãn  không  còn  lăng  xăng  tìm  kiếm của tâm trạo cử nữa nên rất dễ nhầm lẫn với tâm an tịnh  khỏi  các  trói  buộc.  Lạc  là  yếu  tố  nổi  bật  trong tam  thiền  hữu  sắc,  vi  tế  hơn  các  ấn  chứng  trong  sơ 

thiền và nhị thiền như ánh sáng, hỷ, an bình nói trên, vì vậy một khi đã dính mắc trong đó rất khó thoát ra để  trọn  vẹn  tỉnh  thức  trên  đối  tượng  thực  tại  hầu thấy  ra  bản  chất  vô  thường,  khổ,  vô  ngã  của  đối tượng đang là, vì vậy vẫn là phiền não của thiền Minh Sát. 

 5)  Xả  (upekkhā):  trong  những  trường  hợp  tâm lăng  xăng  tạo  tác  bất  thiện  hoặc  phiền  não  bủa  vây mà  xả  được  thì  quá  tốt,  và  trong  tứ  thiền  hữu  sắc, trạng thái định cao nhất này luôn đi đôi với yếu tố xả. 

Nhưng trong thiền minh sát, nếu yếu tố xả quá mức khiến  thiếu  nhiệt  tâm  và  như  lý  tác  ý  nên  khó  thận trọng chú tâm quan sát hay tinh tấn chánh niệm tỉnh 187 

https://thuviensach.vn

[image: Image 206]



VIÊN  MINH

giác trên thực tại thân thọ tâm pháp để thấy rõ thực tánh chân đế. 

 6)  Tích  cực  (paggāha):  nhiều  hành  giả  tưởng  lầm tinh  tấn  trong  Tứ  Niệm  Xứ  với  nỗ  lực,  cố  gắng  trong Tứ  Chánh  Cần  nên  đã  tích  cực  quá  mức,  vô  tình  rơi vào  ý  chí  của  bản  ngã,  sinh  ra  căng  thẳng,  đưa  đến tình trạng hoang tưởng, cho là mình đã đắc được định này tuệ kia, kết quả là bị  “tẩu  hoả nhập ma” rất khó phục hồi. Tinh tấn trong thiền Vipassanā chỉ có nghĩa là  không  buông  lung  phóng  dật  hay  nhiệt  tâm  chân thành soi sáng thực tại thôi, hoặc nếu đã buông lung phóng dật thì chỉ cần trở về với thực tại là được. Tích cực  có  thể  hữu  ích  trong  thiền  định,  nhưng  tích  cực quá mức chỉ làm trở ngại cho thiền Vipassanā mà thôi. 

 7)  Miên  mật  (upaṭṭhāna):  nhiều  hành  giả  cố  giữ 

cho niệm niệm được liên tục không gián đoạn tưởng là đúng, nhưng như vậy chính là tạo ra thời gian tâm lý  hướng  tới  tương  lai,  tức  vô  tình  nối  dài  sự  hiện hữu của bản ngã với ý đồ trở thành, trong lúc chánh niệm thật sự là trọn vẹn với thực tại, chấm dứt thời gian tâm lý, vì  “chỉ có pháp hiện tại tuệ quán chính là đây”  nên cũng hoàn toàn vô vi vô ngã. Như vậy, níu 188 

https://thuviensach.vn

[image: Image 207]



VIÊN  MINH

giữ niệm niệm liên tục để trở thành là phiền não của tuệ minh sát. 

 8) Thắng giải (adhimokkha): với ý chí, quyết tâm và  sự  tự  tin  mạnh  mẽ,  nhiều  hành  giả  có  cảm  giác mình  đã  vượt  qua  được  những  pháp  bất  thiện  hay thói  hư  tật  xấu,  nhưng  thật  ra  cảm  giác  đó  chỉ  đạt được trong điều kiện thuận lợi thôi, khi ra khỏi điều kiện  đó  lắm  khi  còn  tệ  hơn  trước.  Thí  dụ,  trong  khi nhập thất tưởng tâm mình đã an tịnh - hết tham hết sân  -  nhưng  khi  ra  khỏi  thất,  đụng  chạm  thực  tế 

không  như  ý  tâm  lại  bất  an  như  cũ.  Cho  nên  quyết tâm vượt qua pháp hiện tại chỉ khiến không thấy rõ hiện tại, sẽ là trở ngại cho thiền Minh sát. 

 9)  Lợi  trí  (ñāṇa):  trong  ngũ  căn  (tín,  tấn,  niệm, định, tuệ) yếu tố nào mạnh quá cũng đều làm mất sự 

quân bình, gây trở ngại cho sự giác ngộ. Lợi trí ở đây là học thức quá rộng, hiểu biết quá nhiều, kiến thức chi ly phức tạp v.v... nhưng thiếu trải nghiệm qua tri kiến chân thực, dễ sinh phân vân lưỡng lự, trở thành sở tri chướng, khó trực nhận sự thật giản dị tự nhiên ngay nơi thực tại thân thọ tâm pháp. Do đó Đức Phật dạy  tuệ  quá  nhiều  sinh  nghi,  trở  thành  chướng  ngại cho tuệ minh sát. 

189 

https://thuviensach.vn

[image: Image 208]



VIÊN  MINH

 10)  Dục  đắc  (nikanti):  nhiều  hành  giả  mới  thực hành chẳng bao lâu đã nôn nóng muốn hết tham, hết sân...  mong  đạt  được  định,  được  tuệ...  thậm  chí muốn  mau  thoát  khỏi  sinh  tử,  chấm  dứt  tái  sinh... 

mau  chứng  đắc  Thánh  đạo,  Thánh  quả  và  Niết-bàn như lý tưởng mô tả trong Kinh Luận. Nhưng “dục tốc bất đạt”, càng muốn mau giải thoát càng kéo dài sinh tử, vì thực ra đó chỉ là ý đồ của bản ngã muốn trốn tránh bài học giác ngộ sự thật mà thôi. Dục đắc chính là thái độ “bước tới” mà Đức Phật mô tả như bị dòng 

“bộc  lưu”  cuốn  trôi  trong  sinh  tử  luân  hồi.  Như  vậy nôn nóng đạt được mục đích cũng là trở ngại cho tuệ 

minh sát. 

Đáng  tiếc  ít  hành  giả  lưu  ý  đến  những  phiền  não của tuệ minh sát nói trên nên tưởng mình đang hành Vipassanā,  nhưng  trên  thực  tế  là  đang  hành  theo thiền định mà không hề hay biết. Mặt khác, hành giả 

thường  tin  rằng  phải  đạt  thiền  định  trước  rồi  mới hành thiền tuệ, không biết rằng trong thiền minh sát đã có đầy đủ giới định tuệ nên nếu thêm yếu tố định nhiều  quá  chỉ  gây  chướng ngại,  khó  thấy  được thực tánh chân đế, càng khó giác ngộ giải thoát.   

190 

https://thuviensach.vn

[image: Image 209]



VIÊN  MINH

Mục lục 

LỜI TRÌNH BẠCH .................................................................... 5 

1. SỰ THẬT VỀ KHỔ  .............................................................. 11 

2. TẬP ĐẾ  ................................................................................... 55 

3. ĐẠO ĐẾ - DIÊT ĐẾ  ............................................................ 85 

4. ĐẠO ĐẾ - DIÊT ĐẾ (tiếp)  ............................................. 120 

5. Ý NGHĨA QUY Y TAM BẢO  

CÁC PHÁP BỔ TÚC  ......................................................... 166 

191 

https://thuviensach.vn

[image: Image 210]

Bốn  Sự  Thật

Hòa Thượng VIÊN MINH

NHÀ XUẤT BẢN HỘI NHÀ VĂN

65 Nguyễn Du - Hà Nội

Tel & Fax: 024.38222135

E-mail: nxbhoinhavan@yahoo.com.vn

http://nxbhoinhavan.com


Chi nhánh miền Nam

371/16 Hai Bà Trưng - Q3 - TP. HCM

Tel & Fax: 028.38297915

Email: nxbhnv.saigon@gmail.com

Chi nhánh miền Trung & Tây Nguyên 277 Trần Hưng Đạo - Q. Sơn Trà - Đà Nẵng Tel: 0236.3849 516

Email: nxbhnv.mientrungtaynguyen@gmail.com Chi nhánh miền Tây Nam Bộ

314C Hoàng Lam - thành phố Bến Tre

Tel: 0275.3812736/ 016.998.083.86 

Email: nxbhnvmekong@gmail.com

Chi nhánh khu vực Đông Bắc

114 Hải Phúc - P. Hồng Hải - TP. Hạ Long - Quảng Ninh Tel: 090.3409142 / 091.4660592

 Chịu trách nhiệm xuất bản:

Giám đốc - Tổng biên tập


NGUYỄN QUANG THIỀU

 Biên tập: HỒ SĨ BÌNH

 Sửa bản in: PHẠM THỊ BÍCH TUYẾT

In 

bản; khổ 13 x 19cm, tại Công ty Cổ phần In và Dịch vụ Đà Nẵng, 420  Lê  Duẩn,  Đà  Nẵng.  Số  ĐKXB: 

.  Số 

QĐXB: 

, ngày 

. Mã ISBN: 

In xong và nộp lưu chiểu tháng 11/2020. 

https://thuviensach.vn



index-7_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-79_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-81_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-80_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-76_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-75_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-78_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-77_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





cover.jpeg
Kl
ﬂo,agf(?\'

https://thuviensach.vn








index-74_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-73_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-6_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-69_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-71_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-70_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-66_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-65_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-68_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-67_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-72_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-64_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-59_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-58_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-61_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-60_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-55_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-54_2.png
N @ San
Déi khing
miii
@
> z
Dat dén






index-57_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-56_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-109_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-108_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-63_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-111_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-62_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-110_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-113_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-112_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-51_3.png





index-51_2.png
DANH

_( Phi hivu i

SAC






index-51_5.png
Hanh Kho

DANH






index-51_4.png
Canlantd| miﬁ-—-hmmg
Khn’) Kho
TPy m.i\





index-49_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-51_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-50_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-53_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-52_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-54_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-100_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-102_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-101_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-104_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-103_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-106_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-105_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\






index-107_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-45_3.png
Dinh - Dinh finh Hirudi |
{'nng- Sing subt 7& Dycii || Aidue





index-45_2.png
sie thanh  TAPDE
" A

\?n tai i hiu &
it (Phi b i) v min






index-45_5.png
Khi Khn

K 06 K sinb
y ST






index-45_4.png
} mii — huong





index-45_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-44_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-128_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-127_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-12_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-129_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-46_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-131_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-45_6.png
Hanh Khé |+~ M"" (diét Kho Tap|

KHO DE v' DIET DE





index-130_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-48_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-133_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-47_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-132_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-125_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-124_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-126_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-40_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-3_2.png
Kl





index-40_3.png





index-40_2.png
sac

mit

]Vu minh





index-3_1.png
Mt





index-118_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-43_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-11_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-119_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-40_5.png
1091 Kab f/\\//
Hinh Khi o i

2 P N
KHO BE Wt Vi





index-121_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-40_4.png





index-120_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-42_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-123_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-41_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-122_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-115_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-114_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-117_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-116_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-33_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-32_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-34_2.png
sac thanh

mii — huong

xtie





index-34_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-146_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-145_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-39_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-148_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-38_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-147_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-14_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-149_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-36_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-151_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-35_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-150_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-37_2.png





index-153_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-37_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-152_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-144_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-24_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-26_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-25_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-136_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-30_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-138_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-29_2.png
sac thanh

miii — huong

xtic :





index-137_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-13_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-31_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-139_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-27_2.png





index-141_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-27_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-140_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-29_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-143_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-28_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-142_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-135_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-134_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-191_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-190_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-164_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-163_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-166_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-165_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-21_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-168_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-20_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-167_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-16_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-23_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-22_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-169_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-19_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-171_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-170_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-192_1.png
('Q‘* T Mol T





index-1_2.png
Kl





index-1_1.png
T w_Tez





index-99_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-98_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-154_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-156_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-155_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-158_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-157_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-15_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-159_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-161_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-160_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-162_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-97_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-90_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-182_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-181_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-184_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-183_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-186_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-185_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-95_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-188_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-94_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-187_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-18_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-96_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-95_2.png
Thai

Cuc khd Cue lac

Thue tai





index-189_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-92_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-91_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-93_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-92_2.png
iral qua thod

Dii khang | Dat dén
g R

Phién nio
Sin | Tham

khé dau






index-172_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-174_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-173_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-176_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-175_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-178_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-177_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-17_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-179_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-180_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-89_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-88_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-8_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-85_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-84_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-87_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-86_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-81_2.png





index-83_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





index-82_1.png
(-(Q‘\- TL% ﬂwfn\





