


TỰ DO ĐẦU TIÊN VÀ CUỐI CÙNG
THE FIRST AND LAST FREEDOM
J. KRISHNAMURTI
Bản dịch Phạm Công Thiện
 
 
 

LỜI GIỚI THIỆU
 

Khắp thế giới không ai còn lạ gì tên tuổi Krishnamurti. Từ nửa thế kỷ
nay, Krishnamurti đã đi lang thang cô độc khắp trái đất, đã kêu gọi mọi
người giải phóng khỏi mọi nô lệ ràng buộc trong đời sống đau thương
này.Tiếng nói của Krishnamurti là tiếng nói lặng lẽ của một con người đã
tự giải phóng bản thân, của một con người đã trải qua tất cả mọi đau đớn
khôn cùng, đã sống một triệu mùa ở hỏa ngục, đã tự giải thoát và nhìn
thấy được Thực Tại toàn diện của đời sống, ca ngợi giòng đời vô tận,
ngây ngất với tiếng cười lặng lẽ của mười triệu năm hư vô trong đêm tối
nặng trĩu trái đắng mật đen.
 

Krishnamurti đã được nhân loại nhận là hậu thân của Phật Thích Ca và
Chúa Giê su; Krishnamurti đã được mấy trăm triệu người ở thế giới tôn
lên ngôi vị đấng Đạo Sư, bậc Giáo Chủ của nhân loại, thế mà
Krishnamurti đã giải tán hết mọi tôn giáo, tổ chức, đã phủ nhận tất cả tín
điều, đã phá hủy hết mọi triết lý và ý thức hệ, đã đập vỡ hết mọi thần
tượng và, trên năm mươi năm trời đã một mình bước đi lang thang khắp
nẻo đường trần gian, không tiền, không bạc, không hành lý, không gia
đình, không quê hương, không truyền thống, chỉ một mình và chỉ đi một
mình, cô đơn, cô độc, sống tràn trề, sống bất tận, sống vỡ bờ như một
thác nước ào ạt, tuôn chảy mãnh liệt nhưng vẫn trầm lặng, nói rất nhiều
mà vẫn im lặng, đi rất nhiều mà vẫn tịch nhiên bất động, gắn kết đời
sống mà vẫn cưới hỏi sự chết, chết và sống giao nhau trên cung cầm
thiên thu, sống và chết giao nhau trong đôi mắt sâu thẳm của
Krishnamurti, trong tiếng nói thê thiết của Krishnamurti, một con người
đã chết trong sự sống và đã sống trong sự chết, một con người đã không
còn là con người nữa, vì đã vượt lên trên con người, đã chìm xuống tận



hố thẳm của hư vô và bay đến tận núi cao đỉnh trời để trở về cuộc đời
trần thế, tìm thấy Người Yêu mình trên những núi xanh lơ, tìm thấy
Người Yêu mình trong dòng nước rực ngời của đại dương, tìm thấy
Người Yêu mình trong con suối sủi bọt, tìm thấy Người Yêu mình trong
ao nước in trời, tìm thấy Người Yêu mình trong thung lũng mây cao, tìm
thấy Người Yêu mình trong cơn khói trời chiều, trong thôn xóm hoàng
hôn, trong ngọn cây trắc bá, trong cổ thụ lâu đời, trong bụi cây ôm đất,
trong cành lá cheo leo, trong cánh đồng nuôi chim, trong hải ngạn sóng
vỗ, trong rặng dương đùa gió, trong bóng chiều mây phủ, trên dòng nước
buổi chiều, dưới bóng sao, trong đêm thâu, trong ánh trăng, trong sự tĩnh
mịch trước bình minh, trong tiếng ru cây lá, trong tiếng chim kêu buổi
sáng…
Chúng ta hãy cùng ca với Krishnamurti bài ca tình yêu :
….Trong những hải đảo xa xôi xanh thẫm
Trên giọt sương mong manh
Trên con sóng vỡ bụi
Trên ánh nước lung linh
Trên cánh chim tung trời
Trên lá non đầu xuân
Người sẽ nhìn thấy nét mặt Người Yêu của ta
Trong đền điện linh thiêng
Trong vũ trường mê đắm
Trên nét mặt thánh thiện của tu sĩ
Trong bước đi lảo đảo của người say rượu
Nơi những gái điếm giang hồ và những trai tân trinh nữ
Ngươi sẽ gặp Người Yêu của ta.
 
 

….Tôi đã giữ lại một tên người, một tên nổi hẳn lên, đối nghịch lại với
tất cả những gì ám muội, khả nghi, hỗn tạp; đối nghịch lại những gì nặng
nề sách vở từ chương, đối nghịch lại những gì trói buộc thúc phược; đó
là tên Krishnamurti. Đây là một con người của thời đại chúng ta, một
người mà chúng ta có thể nói là bậc thầy, đạo sư, người làm chủ thực tại.
Ông đứng một mình một cõi. Không thể nào thấy được bất cứ người nào



trên đời này đã hy sinh quên mình, từ bỏ, chối bỏ mọi sự, chối bỏ hết
như là Krishnamurti đã thể hiện trong đời sống ông, tôi không thể nghĩ ra
người nào đã có thể hành động hơn Krishnamurti, ngoại trừ đấng Christ.
Căn nguyên nền tảng tư tưởng Krishnamurti rất là giản dị đến nỗi chúng
ta có thể hiểu được lý do tại sao những lời lẽ hành động trực tiếp minh
bạch của ông đã bị hiểu sai và đã gây ra bao nhiêu hỗn tạp đáng buồn.
Loài người vẫn tầm thường như thế, họ luôn luôn chấp nhận một cách
miễn cưỡng những gì có vẻ dễ hiểu giản dị. Óc ngoan cố ương ngạnh của
họ còn thâm hiểm hơn tất cả mưu mẹo lừa đảo của ma quỷ, vì thế, họ đã
bỏ quên, không chịu nhận ra những quyền hạn thiên phú có sẵn trong
bản thể họ; họ chỉ đòi hỏi được giải thoát hay được cứu rỗi qua một
trung gian môi giới nào đó; họ chỉ mải miết chạy đi tìm kiếm những
người hướng dẫn, những kẻ chỉ đường dẫn lối, những vị cố vấn khuyên
giải, những kẻ lãnh đạo, lãnh tụ, những hệ thống lập trường, những nghi
lễ hình thức tế toái…Họ chỉ thích tìm kiếm những thứ ấy, họ chỉ muốn
tìm những sự giải quyết, những đáp số, mà họ không biết rằng tất cả
những đáp số đã nằm sẵn trong lòng họ rồi.Họ đặt sự học vấn trí thức lên
trên cả sự thông minh tâm hồn; họ đặt quyền thế cường lực lên trên cả tài
nghệ biện biệt tế nhị. Nhưng điều đáng lo ngại nhất và đáng nói trước hết
là họ không chịu tự mình giải phóng giải thoát cho mình; họ không chịu
cứu lấy bản thân mà cứ luôn luôn vờ vĩnh bày đặt chuyện cứu vớt thế
giới, thế gian, thế nhân, vân vân. Họ bảo rằng thế giới “thế gian” phải
được giải phóng trước đã, rồi mới nói chuyện giải phóng cá nhân.Thế mà
biết bao nhiêu lần rồi Krishnamurti đã nhắc nhở rằng vấn đề thế giới chỉ
là dính liền mật thiết với vấn đề cá nhân; cá thể và tập thể đều chỉ đồng
nhất thể. Chân lý luôn luôn hiện diện, luôn luôn xuất hiện trước mặt
chúng ta. Sự vĩnh cửu, bất diệt, thiên thu, vĩnh viễn nằm ngay tại đây,
nằm ngay bây giờ, ngay giờ phút hiện tại. Và giải thoát ư ? Ồ, hỡi ngài,
ngài muốn giải thoát cái gì ? Giải thoát bản ngã nhỏ bé bần tiện của ngài
ư ? Linh hồn của ngài ư ? Diện mục của ngài ? Hãy đánh mất nó đi thì
ngài sẽ tìm thấy lại mình. Đừng bận tâm lo nghĩ Thượng Đế - cứ để
Thượng Đế tự lo cho Thượng Đế. Hãy tôi luyện những nghi vấn ngờ
vực, hãy ôm lấy mọi thứ kinh nghiệm của đời sống, hãy tiếp tục thèm
muốn khao khát, cố gắng đừng quên cũng đừng nhớ, hãy luôn luôn đón



nhận và thể nhập tất cả những gì mình đã được thể nghiệm trong dòng
đời tuôn chảy….
 

“Con người là kẻ tự giải phóng bản thân”. Phải chăng đó là đạo lý tối
thượng của đời sống ? Biết bao nhiêu bậc hiền nhân trác việt đã nhắc nhở
và đã thể hiện bao lần giữa lòng đời. Họ là những bậc đạo sư, những con
người đã làm lễ cưới với đời sống, chứ không phải với những nguyên
tắc, luật pháp, tín điều, luân lý, tín ngưỡng. “Những bậc đạo sư đúng
nghĩa thì chẳng bao giờ bày đặt ra lề luật, hay giới luật, họ chỉ muốn giải
phóng con người”, (Krishnamurti).
 

Điều làm nổi bật Krishnamurti và nói lên sự khác nhau giữa
Krishnamurti và những bậc giáo chủ vĩ đại trong lịch sử là sự trần truồng
tuyệt đối của tâm hồn ông. Ông chỉ giữ lại cho mình một chỗ đứng độc
nhất : một con người , với ý nghĩa giản dị đơn sơ của con người.
 

Mang lấy xác thịt mảnh khảnh của con người, ông nương tựa trọn vẹn
vào tâm linh, đồng thời ý thức rằng tâm linh và thể xác chỉ là một, không
khác nhau.
Ông chỉ giữ lấy một sứ mệnh độc nhất là tước bỏ con người ra ngoài tất
cả những huyền tưởng, ảo giác, phá hủy cho sụp đổ tất cả chống nạng giả
tạo của những lý tưởng, những tín ngưỡng, ngẫu tượng, phá hủy tất cả
mọi hình thức chống đỡ con người, để trả con người trở lại sự tôn
nghiêm trọn vẹn, sức mạnh vẹn toàn của nhân tính. Người ta thường gọi
ông là “Đấng Đạo Sư của Thế Gian”. Nếu có người xứng đáng được gọi
danh hiệu như thế thì người ấy chính là Krishnamurti. Đối với tôi, điều
quan trọng nhất trong thái độ tâm linh của Krishnamurti là ông không
bao giờ muốn chúng ta coi ông như là bậc đạo sư, như một bậc thầy, mà
chỉ muốn là một con người, với tất cả ý nghĩa đơn giản thông thường của
hiện thể.
 
 

Henry Miller
 
 

***************************



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LỜI TỰA
 
 

Con người là vật lưỡng cư sống cùng lúc trong hai thế giới – thế giới
được trao tặng và thế giới tự tạo; thế giới của vật chất, sự sống và ý thức,
và thế giới của những biểu tượng. Trong sự suy nghĩ của chúng ta, chúng
ta sử dụng vô số những hệ thống-biểu tượng khác nhau – ngôn ngữ, toán
học, hình ảnh, âm nhạc, lễ nghi. Nếu không có những hệ thống-biểu
tượng như thế chúng ta không có nghệ thuật, không có khoa học, không
có luật pháp, không có triết học, không có những nguyên lý căn bản của
nền văn minh: nói cách khác, chúng ta là những con thú.
 
 

Vậy thì, những biểu tượng không thể hủy bỏ được. Nhưng những biểu 
tượng – bởi vì lịch sử của thời đại riêng của chúng ta và mọi thời đại 
khác sắp xếp đặt quá minh bạch  – cũng có thể gây tai họa. Ví dụ, suy 
nghĩ về lãnh vực khoa học ở một mặt, lãnh vực chính trị và tôn giáo ở 
mặt khác. Suy nghĩ phụ thuộc vào, và hành động phản ứng theo, một bộ 
của những biểu tượng, chúng ta đã đến được, trong mức độ nhỏ nhoi nào 
đó, sự hiểu rõ và kiểm soát những sức mạnh cơ bản của thiên nhiên. Suy 
nghĩ phụ thuộc vào, và hành động phản ứng theo, một bộ của những biểu 



tượng khác, chúng ta sử dụng những sức mạnh này như những dụng cụ 
sát nhân tập thể và tự sát đồng loạt. Trong trường hợp đầu tiên, những 
biểu tượng giải thích được chọn lựa kỹ càng, được phân tích cẩn thận và 
được thích nghi mau lẹ đến những sự kiện mới mẻ của sự tồn tại vật 
chất. Trong trường hợp thứ hai, những biểu tượng lúc đầu bị chọn lựa sai 
lầm, không bao giờ có thể có sự phân tích kỹ càng và không bao giờ 
được tái cơ cấu để hòa hợp với những sự kiện khẩn cấp thuộc sự tồn tại 
của con người. Còn tồi tệ hơn, những biểu tượng hướng dẫn sai lầm này 
đã được đối xử bằng một sự kính trọng thiếu chín chắn ở khắp mọi nơi, 
như thể là, trong một cách bí mật nào đó, chúng còn thực sự hơn những 
thực tế mà chúng diễn tả. Trong lãnh vực tôn giáo và chính trị, những từ 
ngữ không được coi như là tượng trưng, không-tương xứng, cho những 
sự việc và những sự kiện; trái lại, những sự việc và những sự kiện được 
coi như là những minh họa đặc biệt của những từ ngữ. 
 
 

Từ trước đến nay những biểu tượng đã được sử dụng một cách thực tế,
chỉ trong những lãnh vực mà chúng ta không cảm thấy rất quan trọng.
Trong mọi tình huống liên quan sự thúc đẩy sâu sắc hơn của chúng ta,
chúng ta lại khăng khăng sử dụng những biểu tượng, không chỉ không
thực tế, nhưng còn quá ngưỡng mộ, thậm chí quá ngu ngốc. Kết quả là
chúng ta đã có thể thực hiện, bằng sự tàn bạo và trải qua một thời gian
thật dài, những hành động mà những người hung tợn có thể làm chỉ trong
chốc lát và ở một mức độ không kiểm soát được của sự tức giận, ham
muốn hay sợ hãi. Bởi vì họ sử dụng và thờ phụng những biểu tượng, con
người có thể trở thành những người lý tưởng; và, vì là những người lý
tưởng, họ có thể biến đổi sự tham lam bất chợt của thú vật thành những
chủ nghĩa thực dân vĩ đại của một đại đế Rhodes hay một J. P. Morgan;
sự thích thú dọa nạt bất chợt của thú vật thành chủ nghĩa Stalin hay Tòa
án Dị giáo; sự quyến luyến bất chợt của thú vật đến lãnh thổ của nó
thành những điên cuồng có tính toán của chủ nghĩa quốc gia. Sung
sướng thay, họ cũng có thể biến đổi sự tử tế bất chợt của thú vật thành
lòng từ tâm suốt đời của một Elizabeth Fry hay một Vincent de Paul; sự
hy sinh bất chợt của thú vật cho bạn tình hay con cái của nó thành sự hợp



tác kiên trì và thuyết phục mà, cho đến lúc này, đã chứng thực dư thừa
sức mạnh để cứu thế giới khỏi những hậu quả của phe còn lại, loại chủ
nghĩa lý tưởng kinh hoàng. Liệu nó sẽ tiếp tục có thể cứu thế giới? Câu
hỏi không thể trả lời được. Mọi điều chúng ta có thể kết luận là rằng, với
những người lý tưởng của chủ nghĩa quốc gia đang giữ quả bom A, sự
thắng thế của những người lý tưởng của đồng-hợp tác và từ tâm đã chẳng
còn gây ảnh hưởng bao nhiêu.
 
 

Ngay cả một quyển sách dạy nấu ăn ngon không là vật thay thế thậm chí
cho một bữa ăn dở nhất. Sự kiện dường như quá rõ ràng. Và tuy nhiên,
qua những thời đại, những người triết học thâm thúy nhất, những người
huyền bí học tinh tế và có học thức nhất, liên tục rơi vào sai lầm khi
đồng hóa những cấu trúc thuần túy thuộc từ ngữ của họ cùng những sự
kiện; hay còn nghiêm trọng hơn nữa, rơi vào sai lầm khi tưởng tượng
rằng những biểu tượng, trong chừng mực nào đó, còn thực sự hơn điều gì
chúng tượng trưng. Sự tôn sùng từ ngữ của họ không phải không có
những phản đối. St. Paul đã nói, ‘Chỉ có tinh thần cho sự sống; từ ngữ
giết chết sự sống.’ Eckhart hỏi, ‘Và tại sao, tại sao bạn tán dương quá
nhiều về Thượng đế? Bất kỳ điều gì bạn nói về Thượng đế đều không
đúng thực.’ Ở phía bên kia của thế giới, tác giả của một trong những
quyển kinh Đại thừa khẳng định rằng ‘sự thật không bao giờ được giảng
thuyết bởi Phật, người thấy rằng bạn phải nhận ra nó trong chính bạn’.
Những khẳng định như thế được cảm thấy là quá phá hoại đạo đức, và
những người đáng kính bỏ qua chúng. Sự tôn sùng quá mức lạ lùng của
những từ ngữ và biểu tượng tiếp tục không kiềm chế được. Những tôn
giáo đã suy sụp; nhưng thói quen cũ kỹ của sự hình thành giáo điều và áp
đặt niềm tin trong giáo điều đã tiếp tục ngay cả nơi những người vô thần.
 
 

Trong những năm mới đây, những người luận lý học và những người
nghĩa ngữ học đã thực hiện một phân tích rất hoàn hảo về những biểu
tượng, mà từ đó con người vận dụng suy nghĩ của họ. Ngôn ngữ học đã
trở thành một khoa học, và thậm chí người ta có lẽ còn nghiên cứu một
môn học mà Benjamin Whorf sau đó đã cho cái tên là vượt khỏi nghĩa



ngữ học. Tất cả việc này được khen ngợi; nhưng nó vẫn chưa đủ. Luận lý
học và ngôn ngữ học, nghĩa ngữ học và vượt khỏi nghĩa ngữ học – đây là
những môn học thuần túy thuộc trí năng. Chúng phân tích những phương
pháp khác nhau, đúng và không đúng, có ý nghĩa và không ý nghĩa, mà
trong đó những từ ngữ có thể liên quan đến những sự việc, những qui
trình và những sự kiện. Nhưng chúng không đưa ra sự hướng dẫn, liên
quan đến vấn đề căn bản hơn nhiều về: sự liên hệ của con người trong
toàn sinh lý-tâm lý của anh ấy, ở một phía; và hai thế giới của anh ấy, thế
giới của những sự kiện và thế giới của những biểu tượng, ở phía kia.
 
 

Trong mọi vùng đất và mọi thời điểm lịch sử, vấn đề đã được giải quyết
lặp đi lặp lại bởi những người đàn ông và phụ nữ cá thể. Thậm chí khi họ
đã nói hay viết, những cá thể này không tạo ra những hệ thống – bởi vì
họ đã biết rằng mỗi hệ thống là một quyến rũ có giá trị để thâu nhận một
cách quá nghiêm túc những biểu tượng, để chú ý nhiều đến những từ ngữ
hơn là những thực tế mà những từ ngữ được yêu cầu đại diện. Mục đích
của họ là không bao giờ đưa ra những giải thích và những đáp án làm
sẵn; mục đích của họ là thôi thúc con người chẩn đoán và chữa trị những
căn bệnh riêng của anh ấy, thúc đẩy anh ấy đến một mấu chốt nơi vấn đề
của anh ấy và giải pháp của nó yêu cầu chính anh ấy trải nghiệm một
cách trực tiếp.
 
 

Trong tuyển tập từ những bài viết và những nói chuyện được ghi băng 
của Krishnamurti, độc giả sẽ tìm được một diễn tả đương đại rõ ràng về 
vấn đề căn bản của con người, cùng với một mời mọc để giải quyết nó 
trong cách duy nhất mà nó có thể được giải quyết – bởi chính anh ấy và 
cho chính anh ấy. Những giải pháp tập thể, mà quá nhiều người cột chặt 
sự trung thành của họ vào nó một cách vô vọng, không bao giờ trọn vẹn. 
‘Muốn hiểu rõ sự đau khổ và rối loạn tồn tại bên trong chính chúng ta, và 
vì vậy trong thế giới, trước hết chúng ta phải tìm được sự rõ ràng bên 
trong chính chúng ta, và sự rõ ràng đó xảy ra qua suy nghĩ đúng đắn. Sự 
rõ ràng này không phải được tổ chức, vì nó không thể được trao đổi với 
một người khác. Suy nghĩ thành nhóm có tổ chức chỉ là lặp lại. Sự rõ 



ràng không là kết quả của sự khẳng định bằng ngôn ngữ, nhưng của tự-
tỉnh thức và suy nghĩ đúng đắn lạ thường. Suy nghĩ đúng đắn không là 
kết quả của, hay sự nuôi dưỡng thuần túy của trí năng, nó cũng không là 
sự tuân phục vào khuôn mẫu, dù khuôn mẫu đó giá trị và cao quý đến 
chừng nào. Suy nghĩ đúng đắn theo cùng hiểu rõ về chính mình. Nếu 
không có hiểu rõ về chính mình,  bạn không có nền tảng cho suy nghĩ 
đúng đắn; nếu không có  hiểu rõ về chính mình, điều gì bạn suy nghĩ là 
không đúng thực. 
Chủ đề cơ bản này được phát triển bởi Krishnamurti trong đoạn này tiếp 
theo đoạn khác. ‘Có hy vọng trong con người, không phải trong xã hội, 
không phải trong những hệ thống, không phải trong những hệ thống tôn 
giáo có tổ chức, nhưng trong bạn và trong tôi.’ Những tôn giáo có tổ 
chức, với những người trung gian của chúng, những quyển sách thiêng 
liêng của chúng, những giáo điều của chúng, những chức sắc và những lễ 
nghi của chúng, chỉ trao tặng  một giải pháp giả dối cho vấn đề cơ bản. 
Khi bạn trích dẫn kinh Bhagavad Gita, hay kinh Thánh, hay quyển sách 
Thiêng liêng Trung quốc nào đó, chắc chắn bạn chỉ đang lặp lại, phải vậy 
không? Và điều gì bạn đang lặp lại không là sự thật. Nó là một dối trá, 
bởi vì sự thật không thể được lặp lại.’ Một dối trá có thể được mở rộng, 
được hoàn thiện và được lặp lại, nhưng không là sự thật; và khi bạn lặp 
lại sự thật, nó không còn là sự thật, và vì vậy những quyển kinh thiêng 
liêng không quan trọng. Không phải qua niềm tin trong những biểu 
tượng của ai đó, nhưng chỉ qua hiểu rõ về chính mình, một con người 
đến được sự thật vĩnh hằng, trong đó thân tâm của anh ấy được đặt nền 
tảng. Niềm tin trong sự đáp ứng trọn vẹn và giá trị tuyệt đối của bất kỳ 
hệ thống biểu tượng được thiết lập sẵn nào, không dẫn đến sự giải thoát, 
nhưng đến quá khứ, đến nặng nề hơn cùng những thảm họa cũ kỹ. ‘Chắc 
chắn niềm tin gây tách rời. Nếu bạn có một niềm tin, hay khi bạn tìm 
kiếm sự an toàn trong niềm tin đặc biệt của bạn, bạn trở nên bị cô lập 
khỏi những người kia mà tìm kiếm sự an toàn trong hình thức khác nào 
đó của niềm tin. Tất cả những niềm tin có tổ chức đều được đặt nền tảng 
trên sự tách rời, mặc dù chúng có lẽ giảng thuyết về tình huynh đệ.’ 
Người mà đã giải quyết thành công được vấn đề liên hệ của anh ấy với 
hai thế giới sự kiện và biểu tượng, là một người không có những niềm 



tin. Liên quan với những vấn đề của sống thực tế, anh ấy sẵn sàng tiếp 
nhận một loạt những giả thuyết tạm thời, mà phục vụ những mục đích 
của anh ấy, nhưng coi chúng không quan trọng hơn bất kỳ những loại 
công cụ hay dụng cụ nào khác. Liên quan đến những bạn bè của anh ấy 
và  đến sự thật mà họ được đặt nền tảng, anh ấy có những trải nghiệm 
trực tiếp của tình yêu và thấu triệt. Do bởi sự bảo vệ chính anh ấy khỏi 
những niềm tin mà Krishnamurti đã ‘không đọc bất kỳ những quyển sách 
thiêng liêng nào, kể cả kinh Bhagavad hay Upanishads’. Thậm chí những 
người của chúng ta còn không đọc những tác phẩm văn chương thiêng 
liêng; chúng ta đọc những nhật báo, tuần báo, và những quyển truyện 
trinh thám ưa thích của chúng ta. Điều đó có nghĩa, chúng ta tiếp cận sự 
khủng hoảng của những thời đại của chúng ta, không phải bằng tình yêu 
và thấu triệt, nhưng ‘bằng những công thức, bằng những hệ thống’ – và 
những công thức và những hệ thống hầu như không đủ chất lượng cho 
tình yêu. Nhưng ‘con người của ý muốn tốt lành không nên có những 
công thức’; bởi vì chắc chắn, những công thức chỉ dẫn đến ‘suy nghĩ mù 
quáng’. Nghiện ngập những công thức hầu như xảy ra toàn cầu. Chắc 
chắn như thế; bởi vì ‘hệ thống giáo dục của chúng ta được đặt nền tảng 
trên chúng ta suy nghĩ cái gì, không phải trên suy nghĩ như thế nào’. 
Chúng ta được giáo dục như những thành viên thực hành và tin tưởng 
của tổ chức nào đó – một người Cộng sản hay Thiên chúa giáo, Hồi giáo, 
Ấn độ giáo, Phật giáo, Freud. Cuối cùng, ‘bạn đáp trả những thách thức, 
mà luôn luôn mới mẻ, theo một khuôn mẫu cũ kỹ; và vì vậy đáp trả của 
bạn không có sự mới mẻ, sự trong sáng, sự giá trị tương quan. Nếu bạn 
phản ứng như một người Thiên chúa giáo hay một người Cộng sản – bạn 
đang phản ứng – theo một suy nghĩ có khuôn mẫu, đúng chứ? Thế là 
phản ứng của bạn không có ý nghĩa. Và người Ấn độ giáo, người Hồi 
giáo, người Phật giáo, người Thiên chúa giáo đã không tạo ra vấn đề này 
hay sao? Bởi vì ‘tôn giáo mới mẻ là sự tôn sùng của Chính thể, vậy là 
tôn giáo cũ kỹ là sự tôn sùng của một ý tưởng.’ Nếu bạn phản ứng đến 
một thách thức lệ thuộc vào tình trạng bị quy định cũ kỹ, phản ứng của 
bạn sẽ không làm cho bạn hiểu rõ được sự thách thức. Vì vậy điều gì 
‘người ta phải làm, với mục đích gặp gỡ sự thách thức mới mẻ là, hoàn 



toàn cởi trói chính người ta, hoàn toàn xóa sạch chính người ta khỏi nền 
tảng quá khứ và gặp gỡ sự thách thức mới mẻ lại’. 
 

Nói cách khác những biểu tượng không bao giờ nên được đưa đến một vị 
trí của những tín điều, và bất kỳ hệ thống nào cũng nên được dùng cho 
sự sử dụng thuận tiện tạm thời. Niềm tin trong những công thức và hành 
động tùy theo những niềm tin này, không thể đưa chúng ta đến một giải 
pháp cho vấn đề của chúng ta. ‘Chỉ qua hiểu rõ sáng tạo về chính chúng 
ta mới có thể có một thế giới sáng tạo, một thế giới hạnh phúc, một thế 
giới trong đó những ý tưởng không tồn tại.’ Một thế giới trong đó những 
ý tưởng không tồn tại sẽ là một thế giới hạnh phúc, bởi vì nó sẽ là một 
thế giới không có sức mạnh bị quy định đầy quyền hành mà bắt buộc con 
người đảm nhiệm hành động không thích hợp, một thế giới không có 
những giáo điều thiêng liêng mà dựa vào đó những tội lỗi tồi tệ nhất 
được bào chữa, những dốt nát to tát nhất được hợp lý hóa.  
 

Một nền giáo dục dạy chúng ta không phải ‘làm thế nào’ nhưng suy nghĩ
cái gì là một giáo dục mời gọi giai cấp chỉ huy của những vị thầy và
những vị giáo sĩ. Nhưng ‘chính ý tưởng dẫn dắt một ai đó là phản lại xã
hội và phản lại tinh thần’. Đối với con người vận dụng nó, quyền lãnh
đạo mang lại sự thỏa mãn của khao khát quyền hành; đối với những con
người bị dẫn dắt, nó mang lại sự thỏa mãn khao khát bền vững và an
toàn. Vị đạo sư trao tặng một loại thuốc phiện. Nhưng, người ta có lẽ hỏi,
‘Ông đang làm gì? Ông không đang hành động như vị đạo sư của chúng
tôi hay sao?’ Krishnamurti trả lời, ‘Chắc chắn, tôi không đang hành động
như vị đạo sư của bạn, bởi vì, trước hết tôi không đang mang lại cho bạn
bất kỳ sự thỏa mãn nào. Tôi không đang chỉ bảo cho bạn điều gì bạn nên
làm từ khoảnh khắc sang khoảnh khắc, hay từ ngày này sang ngày khác,
nhưng tôi chỉ đang vạch rõ cái gì đó cho bạn; bạn có thể thâu nhận hay từ
chối nó, phụ thuộc vào bạn, không phải vào tôi. Tôi không đòi hỏi một
sự việc gì từ bạn, không đòi hỏi sự tôn sùng của bạn, sự nịnh nọt của
bạn, sự lăng nhục của bạn, những vị chúa của bạn. Tôi nói, ‘Đây là sự
thật; hãy thâu nhận nó hay khước từ nó’. Và hầu hết các bạn đều khước



nó, bởi vì lý do rất rõ ràng rằng các bạn không có được sự thỏa mãn
trong nó.
Vậy thì, chính xác Krishnamurti trao tặng cái gì? Chúng ta có thể nhận
được cái gì nếu chúng ta ao ước, nhưng tất cả có thể sẽ thích khước từ
hơn, phải không? Như chúng ta đã thấy, nó không là một hệ thống của
những niềm tin, một liệt kê của những giáo điều, một danh sách của
những nhận thức và những lý tưởng đã được tạo sẵn. Nó không là sự
lãnh đạo, không là thiền định, không là hướng dẫn tinh thần, thậm chí
không là một mẫu mực. Nó không là nghi lễ, không là nhà thờ, không là
một mã số, không thăng hoa hay bất kỳ hình thức gây ngẫu hứng nào đó.
 

Có lẽ, nó là tự-kỷ luật? Không; do bởi sự tàn bạo, tự-kỷ luật không là 
phương cách mà nhờ đó vấn đề của chúng ta có thể được giải quyết. 
Muốn tìm được giải pháp, cái trí phải tự-mở toang đến sự thật, phải đối 
diện với tình trạng bị quy định của thế giới phía bên ngoài và phía bên 
trong mà không có định kiến hay kiềm hãm. (Sự phục vụ Thượng đế là 
sự tự do hoàn hảo. Nói khác đi, sự tự do hoàn hảo là sự phục vụ Thượng 
đế.) Trong trở nên có kỷ luật, cái trí không trải qua sự thay đổi cơ bản 
nào; nó là cái tôi cũ kỹ, nhưng ‘bị trói buộc, bị kiềm hãm’.  
 

Tự kỷ luật nằm trong bảng danh sách những sự việc mà Krishnamurti
không trao tặng. Vậy thì, điều gì ông ấy trao tặng có phải là cầu nguyện?
Lại nữa, câu trả lời là phủ nhận. ‘Cầu nguyện có lẽ mang lại cho bạn đáp
án mà bạn mong đợi; nhưng đáp án đó có lẽ đến từ tầng ý thức bên trong
của bạn, hay từ cái nguồn cung cấp tổng quát, kho lưu trữ của tất cả
những đòi hỏi của bạn. Đáp án không là tiếng nói im lặng của Chúa.’ Suy
nghĩ, Krishnamurti tiếp tục, ‘điều gì xảy ra khi bạn cầu nguyện. Bằng
cách lặp lại liên tục những cụm từ nào đó, và bằng cách kiểm soát những
tư tưởng của bạn, cái trí trở nên yên lặng, phải không? Ít ra, cái trí tầng ý
thức bên ngoài trở nên yên lặng. Bạn quỳ gối như những người Thiên
chúa giáo thường làm, hay bạn ngồi như những người Ấn độ giáo thường
làm, và bạn lặp lại và lặp lại, và qua sự lặp lại đó cái trí trở nên yên lặng.
Trong sự yên lặng đó có sự gợi ý của cái gì đó. Gợi ý của cái gì đó, mà
bạn đã cầu nguyện, có lẽ từ tầng ý thức bên trong, hay nó có lẽ là phản



ứng của những kỷ niệm của bạn. Nhưng, chắc chắn, nó không là tiếng
nói của sự thật; bởi vì tiếng nói của sự thật phải đến với bạn; nó không
thể được quyến rũ, bạn không thể cầu nguyện để có nó. Bạn không thể
dụ dỗ nó vào cái cũi nhỏ xíu của bạn bằng cách thực hiện nghi lễ tạ ơn,
hát thánh ca, và tất cả những chuyện như thế, bằng cách dâng lên nó
những đóa hoa, bằng cách xoa dịu nó, bằng cách đè nén chính bạn hay
tranh đua với những người khác. Khi bạn đã học hành sự ma mãnh của
‘làm yên lặng cái trí’, qua sự lặp lại những từ ngữ, và nhận được những
gợi ý trong sự yên lặng đó, mối nguy hiểm là – nếu bạn không hoàn toàn
tỉnh táo về vấn đề từ đâu những gợi ý đó nảy ra – bạn sẽ bị trói buộc, và
thế là sự cầu nguyện trở thành một thay thế cho sự tìm kiếm sự thật. Bạn
nhận được điều gì bạn xin xỏ; nhưng nó không là sự thật. Nếu bạn ao
ước, và nếu bạn nài nỉ, bạn sẽ nhận được, nhưng cuối cùng bạn sẽ phải
trả lại nó.
 

Từ cầu nguyện chúng ta chuyển đến yoga, và yoga, chúng ta phát giác, là 
một hình thức khác của những sự việc mà Krishnamurti không trao tặng. 
Bởi vì yoga là tập trung, và tập trung là loại trừ. ‘Bạn dựng lên một bức 
tường của kháng cự bằng cách tập trung vào một tư tưởng mà bạn đã 
chọn, và bạn cố gắng chặn đứng những tư tưởng khác.’ Điều gì thông 
thường được gọi là thiền định chỉ là ‘sự vun quén của kháng cự, sự vun 
quén của tập trung loại trừ dựa vào một ý tưởng của sự chọn lựa của 
chúng ta’. Nhưng điều gì khiến bạn chọn lựa? ‘Điều gì khiến bạn nói 
rằng điều này tốt lành, đúng thực, cao quý, và cái còn lại không phải? Rõ 
ràng, sự chọn lựa được đặt nền tảng trên vui thú, phần thưởng hay thành 
tựu; hay nó chỉ là một phản ứng của tình trạng bị quy định hay truyền 
thống của một người. Tại sao bạn lại chọn lựa? Tại sao không tìm hiểu 
mỗi tư tưởng? Khi bạn quan tâm nhiều, tại sao lại chọn một? Tại sao 
không tìm hiểu mỗi vui thú? Thay vì tạo ra sự kháng cự, tại sao không 
tìm hiểu mỗi vui thú khi nó nảy sinh, và không chỉ tập trung vào một ý 
tưởng, một vui thú? Rốt cuộc bạn được tạo thành bởi nhiều vui thú, bạn 
có nhiều cái mặt nạ, nhận biết được và không-nhận biết được. Tại sao lại 
chọn lựa một và loại bỏ tất cả những vui thú khác, trong đang đấu tranh 
như thế bạn đã phung phí tất cả năng lượng của bạn, vì vậy tạo ra kháng 



cự, xung đột và mâu thuẫn. Trái lại nếu bạn suy xét mỗi tư tưởng khi nó 
nảy sinh – mỗi tư tưởng, không phải chỉ một vài tư tưởng – vậy thì 
không có loại trừ. Nhưng nó là một công việc gian khổ khi tìm hiểu mỗi 
tư tưởng. Bởi vì khi bạn đang nhìn một tư tưởng, một tư tưởng khác len 
lẻn vào. Nhưng nếu bạn tỉnh thức mà không có chi phối hay biện hộ, bạn 
sẽ thấy rằng, bằng cách chỉ nhìn vào tư tưởng đó, không tư tưởng nào 
khác quấy rầy. Chỉ khi nào bạn chỉ trích, so sánh, phỏng đoán, những tư 
tưởng khác mới len lỏi vào.’  
 

‘Phê bình không phải rằng các ngươi không bị phê bình.’ Phép tắc của
kinh thánh áp dụng vào những thái độ cư xử với chính chúng ta của
chúng ta cũng ngang bằng với cách cư xử với những người khác của
chúng ta. Nơi nào có phê bình, nơi nào có so sánh và chỉ trích, sự khoáng
đạt của cái trí không hiện diện; không thể có tự do khỏi sự độc tài của
những biểu tượng và những hệ thống, không thể có giải thoát khỏi quá
khứ và môi trường sống. Tìm hiểu nội tâm với một mục đích được khẳng
định từ trước, tự-tìm hiểu về chính mình bên trong cái khung của sự sắp
xếp thuộc truyền thống nào đó, một tập hợp của những nguyên tắc thiêng
liêng nào đó – những điều này không, những điều này không thể giúp đỡ
chúng ta. Có một tự phát thăng hoa của sống, một ‘Sự thật sáng tạo’, như
Krishnamurti gọi nó, mà tự-phơi bày chính nó như ‘hiện diện khắp vũ
trụ’ chỉ khi nào cái trí của người nhận biết ở trong một trạng thái của ‘thụ
động tỉnh thức’, ‘nhận biết không-chọn lựa’. Phê bình và so sánh chắc
chắn đưa chúng ta đến sự phân hai. Chỉ nhận biết không-chọn lựa có thể
dẫn chúng ta đến không-phân hai, đến sự thỏa hiệp những đối nghịch
trong một hiểu rõ tổng thể và một tình yêu tổng thể. Ama et fac quod vis
Hãy thương yêu và Hãy làm những gì mình muốn. Nếu bạn thương yêu,
bạn có thể làm điều gì bạn muốn. Nhưng nếu bạn bắt đầu bằng cách làm
điều gì bạn muốn, hay bằng cách làm điều gì bạn không muốn theo lệnh
của những ý tưởng hay hệ thống thuộc truyền thống, những lý tưởng và
những cấm đoán nào đó, bạn sẽ không bao giờ thương yêu.
Tiến hành giải thoát phải khởi đầu cùng nhận biết  không-chọn lựa, được 
điều gì bạn muốn và, được những phản ứng của bạn đến hệ thống-biểu 
tượng mà bảo với bạn rằng bạn nên, hay không nên, muốn nó. Qua nhận 



biết không-chọn lựa này, khi nó thâm nhập những tầng kế tiếp của cái tôi 
và tầng ý thức bên trong liên đới của nó, sẽ có tình yêu và hiểu rõ, nhưng 
của một trật tự khác hẳn trật tự mà thông thường chúng ta quen thuộc. 
Nhận biết không-chọn lựa này – tại mỗi khoảnh khắc và trong tất cả 
những tình huống của sống – là thiền định có hiệu quả duy nhất. Tất cả 
những hình thức khác của yoga đều dẫn đến, hoặc sự suy nghĩ mù quáng 
do bởi tự-kỷ luật, hoặc một loại thỏa mãn tự-thôi thúc nào đó, một loại 
samadhi trạng thái thiền định ảo tưởng nào đó. Giải thoát thực sự là ‘một 
tự do phía bên trong của Sự thật sáng tạo’. Đây ‘không là một quà tặng; 
nó phải được khám phá và được trải nghiệm. Nó không là một đạt được 
để được phóng đại cho chính bạn và tôn vinh cho chính bạn. Nó là một 
trạng thái của đang là, giống như tĩnh lặng, mà trong đó không có đang 
trở thành, mà trong đó có nguyên vẹn. Sáng tạo này có lẽ không cần thiết 
tìm kiếm sự diễn tả; nó không là một tài năng mà đòi hỏi sự biểu lộ phía 
bên ngoài. Bạn không cần là một họa sĩ vĩ đại hay có một khán giả; nếu 
bạn tìm kiếm những điều này bạn sẽ mất đi “Sự thật bên trong”. Nó 
không là một quà tặng, nó cũng không là kết quả của tài năng; nó phải 
được tìm thấy, kho báu bất diệt này, nơi tư tưởng giải thoát chính nó khỏi 
ham muốn, ý muốn xấu xa và dốt nát, nơi tư tưởng giải thoát chính nó 
khỏi thế giới trần tục và sự khao khát cá thể để “là”. Nó phải được trải 
nghiệm qua suy nghĩ đúng đắn và thiền định.’ Tự-nhận biết không-chọn 
lựa sẽ mang chúng ta đến ‘Sự thật sáng tạo’ mà là nền tảng của tất cả 
những ảo tưởng phá hoại của chúng ta, sẽ mang chúng ta đến ‘Thông 
minh yên lặng’ mà luôn luôn hiện diện ở đó, bất kể sự dốt nát, bất kể sự 
hiểu biết mà là sự dốt nát trong một hình thức khác. Hiểu biết là một 
công việc của những biểu tượng và, tất cả đều luôn luôn, là một cản trở 
của thông minh, một cản trở của sự xóa sạch cái tôi từ khoảnh khắc sang 
khoảnh khắc. Một cái trí đã đến được sự yên lặng của thông minh ‘sẽ 
biết đang là, sẽ biết tình yêu là gì. Tình yêu không là cá thể và cũng 
không là không-cá thể. Tình yêu là tình yêu, không phải được định nghĩa 
hay được diễn tả bởi cái trí như tình yêu riêng biệt hay tình yêu tất cả. 
Tình yêu là vĩnh hằng riêng của nó; nó là sự thật, cái tối thượng, cái vô 
hạn.’ 
ALDOUS HUXLEY



(Ông Không dịch)
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PHẦN MỘT
CHƯƠNG I
PHẦN MỞ ĐẦU
 

Trao đổi giao cảm với nhau thì thực vô cùng khó khăn, ngay cả khi
chúng ta quá quen biết nhau. Tôi có thể dùng những tiếng, những lời,
những chữ mà hoàn toàn có một ý nghĩa khác hẳn với các ngài. Sự giao
cảm chỉ có thể xuất hiện khi chúng ta, các ngài và tôi, gặp gỡ cùng lúc
trên cùng một cấp độ ngang nhau; điều ấy chỉ có thể thực hiện khi có
tình lưu luyến thật sự giữa con người, giữa chồng và vợ, giữa những
người bạn thân thiết. Đó mới chính là giao cảm thực sự. Sự cảm thông
đột ngột chỉ xảy ra khi chúng ta gặp nhau cùng ngang trình độ, đồng một
thời gian.
Rất khó mà giao cảm với nhau một cách dễ dàng, hữu hiệu cùng động
tác nhất định. Tôi đang dùng những tiếng giản dị, dễ hiểu không có nghĩa
thuật ngữ khúc mắc, bởi vì tôi nghĩ rằng bất cứ một thuật ngữ nào cũng
không thể giúp chúng ta giải quyết những vấn đề khó khăn của chúng ta;



vì thế tôi sẽ không dùng một thuật ngữ nào cả, dù là thuật ngữ thuộc
phạm vi tâm lý học hay thuộc phạm vi khoa học. Tôi không hề đọc bất
cứ quyển sách nào về tâm lý học hay bất cứ quyển sách tôn giáo nào, đó
là một điều quá may mắn. Qua dụng ngữ thông thường trong đời sống
hàng ngày, tôi muốn gợi cho các ngài một ý nghĩa thâm sâu hơn về đời
sống; những việc ấy rất khó khăn nếu các ngài không biết cách nghe.
Nghe là cả một nghệ thuật tế nhị. Có khả năng thực sự để nghe đòi hỏi
mình phải vứt bỏ hoặc xua đuổi qua một bên tất cả những thành kiến, tất
cả những phương trình tiền định, những sinh hoạt thường nhật. Khi các
ngài đang ở trong trạng thái cởi mở thì sự vật trở nên dễ hiểu ; các ngài
chỉ đang nghe thực sự là khi các ngài chú ý đặc biệt một sự thể nào đó.
Nhưng rõ là không may mắn, hầu hết chúng ta đều lắng nghe qua một
bức màn chống đối. Chúng ta bị che lấp qua những thành kiến, dù là
thành kiến tôn giáo hoặc tâm linh, tâm lý hoặc khoa học ; hay chúng ta
khuất lấp bận bịu với những mối lo âu hàng ngày với những nỗi lòng
khát khao và những nông nổi sợ hãi. Qua bức màn chằng chịt những
nông nổi ấy, chúng ta lắng nghe. Vì thế thực ra chúng ta chỉ lắng nghe
tiếng ồn ào của chính ta, âm thanh của chính ta, chứ không lắng nghe
những gì đang được nói. Rất khó mà xua đuổi qua một bên bối cảnh giáo
dục của chúng ta, những thành kiến, những khuynh hướng, nghịch
hướng; chúng ta phải vượt tới bên ngoài ngôn ngữ để mà có thể lắng
nghe và hiểu lập tức ngay giây phút ấy. Đó sẽ là một trong những sự khó
khăn của chúng ta.
Nếu trong khi tôi nói có điều gì nghịch lại với lề lối suy tư và tín ngưỡng
của các ngài thì các ngài chỉ nên lắng nghe thôi, đừng chống đối lại. Các
ngài có thể đúng, và tôi có thể sai ; nhưng lúc các ngài chỉ lắng nghe và
cùng khảo sát với tôi thì chúng ta cùng nhau sẽ khám phá ra sự thực.
Không ai có thể mang sự thực cho các ngài. Chính các ngài phải khám
phá ra sự thực ; và muốn khám phá ra sự thực thì phải có một tâm thái
trực kiến. Không thể nào có trực kiến được khi còn có sự chống đối, sự
đề phòng, bảo vệ, phòng thủ, phòng vệ. Sự giao cảm chỉ đến qua ý thức
về cái đang là, nghĩa là hiện thể, những gì đang xảy ra trong hiện tại.
Biết đúng cái đang là, thực tại, thực tế, thực thể, hiện thể, mà không cần
phải giải thích nó, không cần phải kết án hoặc biện minh nó, như thế mới



đúng là sự bắt đầu của thông minh tâm hồn. Chỉ khi nào chúng ta bắt đầu
giải thích, chuyển nghĩa theo sự quy định triền phược của đời sống
chúng ta, theo thành kiến của chúng ta, thì lúc đó chúng ta đã xa lìa sự
thực. Tựu chung, việc làm của chúng ta giống như một việc khảo cứu.
Muốn biết sự vật như thế nào, muốn biết thực chất nó là gì, việc ấy đòi
hỏi sự khảo sát nghiên cứu; các ngài không thể chuyển nghĩa nó tùy theo
sự bốc đồng tâm tư. Cũng như thế, nếu khi các ngài nhìn, quan sát, lắng
nghe, ý thức cái đang là , đúng như nó đang là, thì vấn đề đã được giải
quyết, đó là điều chúng ta cố gắng thể hiện trong tất cả buổi nói chuyện
này. Tôi sẽ chỉ cho các ngài thấy cái đang là và không chuyển nghĩa nó
tùy theo sự hứng khởi viển vông của tôi ; và xin các ngài cũng đừng
chuyển nghĩa nó và giải thích nó tùy theo bối cảnh quy định hoặc hậu
cảnh trưởng thành của các ngài.
Thế thì chúng ta có thể nào ý thức tất cả mọi sự như là mọi sự ấy đang
là? Từ khởi điểm ấy nhất định chúng ta sẽ đạt tới giao cảm. Biết được, ý
thức được, vươn tới được cái đang là, chỉ có thế mới chấm dứt nổi cơn
quằn quại nội tâm. Nếu tôi biết rằng tôi là một kẻ nói dối, và đó là một
sự kiện mà tôi phải trực nhận, chỉ trực nhận là thế thì cơn quằn quại tâm
tư mới chấm dứt. Biết được, ý thức được mình là gì, đó đã là khởi nhóm
sự thông minh tâm hồn, khởi sự lòng giao cảm, chỉ có thế mới giải thoát
các ngài ra khỏi sự trói buộc của thời gian. Khơi dậy tính chất thời gian
không phải theo nghĩa niên lịch mà theo nghĩa phương tiện trung gian
hay theo nghĩa tiến trình tâm lý, tiến trình của tâm trí ; khơi dậy thời
gian, thời gian theo nghĩa ấy thì chỉ là khơi dậy tính chất phá hoại và gây
ra hỗn độn, bấn loạn nội tâm.
Do đó, chúng ta chỉ có thể hiểu cái đang là khi chúng ta trực nhận nó mà
không kết án, không biện minh, không đồng hóa. Ý thức rằng mình đang
ở trong một điều kiện hoàn cảnh nào đó, trong một trạng thái tâm tư nào
đó thì đã là tiến trình của sự giải phóng ; nhưng kẻ nào không ý thức
được hoàn cảnh của mình, không ý thức được sự chiến đấu nội tâm của
mình mà lại cố gắng trở nên một cái gì khác bản chất mình thì đó chỉ tạo
nên những thói quen tai hại. Vì vậy sự việc là thế, chúng ta phải nên nhớ
rằng chúng ta muốn khảo sát cái đang là, quan sát và ý thức đúng mức
cái đang là hiện thể mà không xuyên tạc nó, không giải thích nó. Điều ấy



đòi hỏi một tâm trí bén nhạy phi thường, một con tim uyển chuyển phi
thường để mà ý thức được và theo dõi cái đang là ; bởi vì cái đang là thì
luôn luôn di động thường xuyên biến chuyển thay đổi và nếu tâm trí bị
ràng buộc với tín ngưỡng, với kiến thức, thì nó không còn theo dõi,
không còn đuổi theo sự vận hành nhanh chóng của cái đang là. Cái đang
là thì không tĩnh chỉ, chết cứng ngưng đọng, nó luôn luôn di động, chắc
các ngài đã thấy thế nếu các ngài quan sát nó một cách gần gũi thân cận.
Muốn theo dõi nó các ngài cần phải có tâm trí nhanh nhẹn và một con
tim uyển chuyển ; điều ấy không thể có được khi mà tâm trí vẫn bất
động, tĩnh chết cố định trong một tín ngưỡng nào đó, trong một thành
kiến nào đó, trong một sự đồng hóa nào đó ; và một tâm trí và tâm hồn
khô khan thì không thể nào theo dõi hiện thể một cách dễ dàng nhanh
nhẹn.
Tôi nghĩ rằng không cần phải biện minh tranh luận dài dòng, không cần
phải diễn tả nhiều lời, ai cũng ý thức rằng hiện nay sự khốn khổ, sự bấn
loạn nội tâm, sự hỗn mang tập thể và cá thể đang ngự trị hoành hành.
Chẳng những ở Ấn độ mà thôi mà lan tràn khắp toàn thể thế giới; ở
Trung hoa, Mỹ châu, Anh quốc, Đức quốc, toàn thể thế giới, tất cả đều
hỗn loạn, sự đau đớn khốn khổ bành trướng dâng tràn. Sự đau đớn ấy, sự
khốn khổ bấn loạn ấy không phải chỉ xảy ra trong biên giới quốc gia, nó
không còn tính cách cục bộ nữa, nó tràn lan khắp nhân loại. Sự đau khổ
hiện nay trở nên sắc bén phi thường, chẳng những cá thể mà thôi mà còn
tập thể nữa. Vì đó là một tai họa thế giới mà không thể giới hạn nó trong
một lãnh vực địa lý nào cả, một phân bộ, một sắc thái nào của bản đồ,
giới hạn như thế thì thật là phi lý; bởi vì nếu làm thế thì chúng ta không
thể hiểu được tất cả ý nghĩa trọn vẹn của sự đau khổ của toàn thể nhân
loại. Khi ý thức được sự hỗn mang như thế thì sự đáp ứng hiện nay của
chúng ta phải như thế nào? Chúng ta phải phản ứng như thế nào?
Cơn đau đớn bi đát tràn lan khắp mọi lãnh vực, chính trị, xã hội, kinh tế;
toàn thể tâm lý của chúng ta trở nên hỗn loạn, tất cả lãnh tụ chính trị và
tôn giáo đã không đáp ứng lại được lòng hoài vọng của chúng ta; tất cả
những quyển sách thiêng liêng đã đánh mất ý nghĩa của nó. Các ngài có
thể tìm đọc kinh Bhagavad Gita hoặc Thánh Kinh Thiên Chúa hoặc một
tác phẩm luận thuyết mới mẻ nhất về chính trị học hay tâm lý học, các



ngài sẽ thấy rằng tất cả quyển sách ấy đã mất ý nghĩa, đã mất tính chất
trung trực của chân lý; tất cả các quyển sách ấy đã trở thành những lời ba
hoa, những lời, những chữ, chỉ là những chữ. Và các ngài, và chính các
ngài đã là những kẻ đọc lại lặp lại những lời những tiếng ấy, tâm trí các
ngài cũng hỗn độn và bất định, và sự lặp lại những chữ chẳng đem đến
lợi ích gì cả. Do đó những chữ, những lời và những quyển sách đã mất
giá trị; nghĩa là, nếu các ngài trích dẫn Thánh Kinh, hay trích dẫn Marx,
hoặc Kinh Bhagavad Gita, khi các ngài trích dẫn như thế mà tâm trí các
ngài lại bất an bất định và hỗn độn thì sự lặp lại của các ngài chỉ là một
sự dối lừa láo khoét; bởi vì tất cả những gì được viết trong những tác
phẩm ấy đã trở thành tuyên truyền, và sự tuyên truyền không thể là chân
lý được. Vì thế khi các ngài lặp lại những lời người khác nói thì các ngài
không còn hiểu được tư thái tính thể các ngài. Các ngài chỉ khuất lấp sự
hỗn độn tâm tư các ngài bằng những lời lẽ quyền uy của kẻ khác. Nhưng
những gì chúng ta cố gắng thể hiện hôm nay, ngay lúc này, là tìm hiểu sự
hỗn độn bây giờ và không khuất lấp nó bằng những lời trích dẫn vu vơ;
vậy thì sự đáp ứng của các ngài đối với tình thế hỗn loạn hiện nay như
thế nào? Các ngài làm thế nào để đáp ứng lại sự hỗn mang phi thường
này, sự hỗn loạn, sự bất định của đời sống hiện nay? Hãy ý thức về nó
như tôi đã bàn đến: hãy theo dõi, không phải bằng lời lẽ của tôi, mà theo
dõi chính tư tưởng đang vận hành trong tâm tư các ngài. Hầu hết chúng
ta đã có thói quen chỉ là những kẻ đứng ngoài, những khán giả và không
chịu tham dự vào trò chơi. Chúng ta đọc sách mà chúng ta không bao giờ
viết sách. Việc ấy đã trở nên lề lối quen thuộc của chúng ta, truyền thống
quen thuộc của chúng ta, thói quen đại đồng và dân tộc, chúng ta chỉ là
những khán giả, chúng ta chỉ là những kẻ đứng ngắm một cuộc đá banh,
ngắm nhìn những chính khách công cộng và những nhà hùng biện.
Chúng ta chỉ là những kẻ đứng ngoài hàng rào, ngó vào, và chúng ta đã
đánh mất khả năng sáng tác, sáng tạo. Do đó, chúng ta chỉ muốn hưởng
thụ và dự phần thụ động mà thôi.
Nhưng nếu các ngài chỉ là quan sát, nếu các ngài chỉ là những kẻ bàng
quan, các ngài sẽ đánh mất hoàn toàn ý nghĩa của cuộc nói chuyện hôm
nay, bởi vì đây không phải là bài dạy ở giảng đường, một buổi thuyết
trình mà các ngài phải nghe vì thói quen. Tôi không mang đến cho các



ngài một kiến thức nào cả, kiến thức, mà các ngài có thể thu lượm được
trong bất cứ một quyển tự điển bách khoa nào. Những gì chúng ta cố
gắng thể hiện hôm nay là mỗi người phải theo dõi tư tưởng chung với
nhau, theo đuổi xa chừng nào tốt chừng ấy, theo đuổi cho thực sâu thẳm
những khơi ý, những đáp ứng của chính những cảm giác chúng ta. Vì thế
tôi mong các ngài hãy khám phá ra sự đáp ứng của các ngài đối với
duyên do này, đối với sự đau đớn hôm nay; đừng tìm hiểu lời lẽ của kẻ
khác phải như thế nào mà phải tìm hiểu chính các ngài đáp ứng như thế
nào. Sự đáp ứng của các ngài chỉ là sự đáp ứng lãnh đạm thờ ơ mỗi khi
các ngài lợi dụng trục lợi nhờ sự đau đớn, nhờ sự hỗn mang, mỗi khi các
ngài thu lượm lời lãi nhờ tình thế hỗn loạn hoặc kinh tế, xã hội, chính trị
hoặc tâm lý. Nếu thế thì các ngài sẽ không bao giờ để ý bận tâm khi thấy
sự hỗn mang còn tiếp diễn. Hiển nhiên càng nhiều hỗn loạn ở thế giới
này, càng nhiều hỗn mang thì người ta càng đi tìm kiếm an ninh tính
mệnh, đi cầu sự an bình đời sống. Các ngài có để ý điều đó không ? Khi
nào thế giới đang ở tình trạng hỗn loạn thì bằng mọi cách, nói một cách
tâm lý, các ngài tự nhốt mình trong một hình thức an ninh nào đó, chẳng
hạn như ngân khoản ở nhà ngân hàng, hoặc dưới hình thức của một ý
thức hệ nào đó; nếu không thì các ngài tìm ẩn náu trong những bài kinh
kệ, trong những lời nguyện cầu, các ngài đi nhà thờ hoặc đi chùa, đó thật
ra chỉ là chạy trốn thực tại bi đát của thế gian. Nhiều tôn phái tôn giáo đã
được thiết lập, nhiều chủ nghĩa, nhiều ý thức hệ đã mọc ra như nấm ở
khắp hoàn cầu. Bởi vì càng nhiều hỗn loạn xảy ra thì các ngài lại càng
cần một lãnh tụ, một người nào đó để hướng dẫn các ngài ra ngoài sự
hỗn mang, rồi các ngài chạy đi tìm cầu cứu nơi những quyển sách tôn
giáo, nơi những kinh kệ hoặc đi tìm trú thân nơi bất cứ vị đạo sư nào mới
xuất hiện; nếu không làm thế thì các ngài hành động và đáp ứng nô lệ
theo bất cứ một hệ thống nào, khả dĩ giải quyết được vấn đề hiện hữu,
bất cứ một hệ thống nào, thuộc về phái tả hoặc thuộc về phái hữu. Đó là
những gì đang xảy ra hiện nay.
Mỗi khi nào các ngài ý thức được sự hỗn loạn hiện nay, ý thức được
những gì đang xảy ra, đang là thì các ngài cố gắng chạy trốn nó. Tất cả
những tôn phái, những học thuyết nào còn mang đến cho các ngài một hệ
thống ý thức để giải quyết sự đau khổ kinh tế, xã hội hoặc tôn giáo thì đó



đúng là mối hiểm họa tai hại nhất; bởi vì lúc bấy giờ hệ thống ý thức lại
trở thành quan trọng, chứ không phải con người. Dù đó là hệ thống ý
thức tôn giáo hay hệ thống ý thức của phái tả hay phái hữu. Hệ thống ý
thức trở thành quan trọng, triết lý, ý tưởng, những thứ ấy trở thành quan
trọng, chứ không phải con người nữa; vì tranh đấu cho một ý tưởng, cho
ý thức hệ, các ngài sẵn sàng hy sinh toàn thể nhân loại, đó là điều đang
xảy ra hiện nay ở thế giới. Đây không phải là sự giải thích chủ quan của
tôi. Nếu các ngài quan sát các ngài sẽ thấy rằng đó là điều xảy ra thực sự
hiện nay trên thế giới, trên thực tế. Hệ thống ý thức đã trở thành quan
trọng, do đó khi mà hệ thống ý thức đã trở thành quan trọng thì con
người , các ngài và tôi, đã mất hết ý nghĩa; và những người kiểm soát
điều trị hệ thống ý thức, dù là tôn giáo hay xã hội, dù là phái tả hay hữu,
thì chính những người đó trở thành những kẻ thị uy, thị quyền và sẵn
sàng hy sinh các ngài, hy sinh cá thể. Đó là những điều đang xảy ra hiện
nay trên thực tế.
Vậy thì lý do của sự hỗn loạn hiện nay, của cơn khốn khổ hiện nay là gì?
Làm thế nào sự khốn khổ này có thể xảy ra, sự đau đớn này, chẳng
những chỉ đau đớn bên trong tâm hồn mà còn đau đớn ở thể xác? Sự sợ
hãi hiện nay và sự mong ngóng chiến tranh hiện nay, trận thế chiến thứ
ba đang bùng nổ? Lý do của nó là gì? Hiển nhiên điều ấy chứng tỏ sự
sụp đổ tất cả giá trị tinh thần thiêng liêng và sự đề cao ca tụng tất cả
những giá trị giác quan, giá trị của những sự vật làm bằng tay chân hay
hoặc bằng tâm trí. Những gì sẽ xảy ra khi mà chúng ta không còn bất cứ
một giá trị nào khác, ngoài ra giá trị của những sự vật giác quan, giá trị
của những sản phẩm tâm trí, của bàn tay, của những máy móc? Chúng ta
càng đặt nhiều ý nghĩa cho giá trị cảm giác của sự vật thì càng nhiều sự
hỗn loạn xảy ra, phải thế không? Đây không phải là lý thuyết của tôi.
Các ngài không cần phải kê cứu những quyển sách để khám phá ra rằng
những giá trị của các ngài, sự giàu sang của các ngài, đời sống kinh tế và
xã hội đã được xây dựng trên những sự vật làm bằng tay chân hoặc bằng
trí tưởng. Như thế, chúng ta sống, sinh hoạt và xây dựng tính thể của
chúng ta trên những giá trị cảm tính. Nói thế có nghĩa là những sự vật
của trí óc, những sản phẩm của tay và của máy móc cơ khí đã trở thành



quan trọng, thì tín ngưỡng trở nên nặng nghĩa – đó có phải là đúng
những điều đã xảy ra ở thế giới hiện nay không?
Như thế càng đặt nhiều ý nghĩa và những giá trị cho những cảm giác thì
còn gây ra nhiều hỗn loạn; mà khi hỗn loạn thì chúng ta tìm cách chạy
trốn nó qua nhiều hình thức như tôn giáo, kinh tế hoặc xã hội, hay qua
tham vọng, qua quyền hành, qua sự tìm kiếm thực tại. Nhưng thực tại thì
rất gần, các ngài không cần tìm kiếm nó; và kẻ nào đi tìm chân lý thì
không bao giờ gặp chân lý cả. Chân lý là ở trong cái đang là – và đó
chính là vẻ đẹp tuyệt vời của chân lý nhưng mỗi khi các ngài hình tượng
chân lý, mỗi khi các ngài tìm kiếm chân lý thì các ngài bắt đầu phấn đấu
quằn quại; và kẻ nào phấn đấu quằn quại trong nội tâm thì không thể nào
hiểu được, giao cảm được sự thực. Đó là lý do tại sao chúng ta phải trầm
lặng, quan sát, ý thức một cách thụ động, sáng suốt một cách tiêu cực.
Chúng ta thấy rằng đời sống của chúng ta, hành động của chúng ta , vẫn
luôn luôn nằm trong lãnh vực phá hoại, nằm trong lãnh vực thống khổ,
như một cơn sóng biển, sự hỗn loạn và hỗn mang luôn luôn dập dồn lôi
kéo chúng ta đi. Không còn khoảng cách nào rớt lại trong sự hỗn loạn
của đời sống.
Bất cứ hành động nào của chúng ta trong hiện tại dường như đều mang
tới hỗn mang, dường như dẫn đến đau buồn và thống khổ. Hãy nhìn cuộc
đời của các ngài và các ngài sẽ thấy rằng đời sống của chúng ta vẫn luôn
luôn nằm ngay biên giới của khổ đau. Việc làm của chúng ta, sinh hoạt
xã hội của chúng ta, thái độ chính trị của chúng ta, và những sự liên kết
của những quốc gia khác nhau để ngăn ngừa chiến tranh, tất cả việc làm
ấy vẫn chỉ là gây thêm chiến tranh. Sự phá hoại theo đuổi đời sống
chúng ta; bất cứ những gì chúng ta làm đều đưa đến sự chết. Đó là những
gì đang xảy ra hiện nay.
Chúng ta có thể chấm dứt sự khốn cùng này lập tức hay không, chúng ta
có thể tiếp tục thoát ra ngoài cơn sóng dâng tràn của sự hỗn loạn và đau
khổ? Nghĩa là những bậc Đại Sư, dù là Phật hay Chúa đã xuất hiện trên
đời, họ đã chấp nhận đức tin và chính họ, có lẽ, họ đã giải thoát khỏi sự
hỗn mang thống khổ. Nhưng họ không bao giờ ngăn chặn được sự thống
khổ, họ không bao giờ chấm dứt được sự hỗn loạn. Sự hỗn loạn tiếp tục
xảy ra, sự thống khổ vẫn tiếp tục xảy ra trên đời. Khi nhận ra sự hỗn loạn



kinh tế xã hội hiện nay, cơn hỗn mang thống khổ hiện nay mà các ngài
nương náu ẩn mình vào đời sống tôn giáo thánh thiện tu hành lìa bỏ thế
tục thì các ngài có thể có cảm tưởng rằng các ngài đang nối gót những
bậc Đại Sư; nhưng trần gian này vẫn tiếp tục chứng kiến sự hỗn mang sự
thống khổ và sự phá hoại, cơn đau đớn muôn đời của những kẻ giàu và
nghèo. Vì thế vấn đề của chúng ta , vấn đề của các ngài và của tôi, là tìm
hiểu xem chúng ta có thể nào bước ra ngoài cơn đau khổ này một cách
lập tức hay không. Có thể nào sống giữa đời, các ngài từ chối không chịu
lệ thuộc vào đó, các ngài có thể giúp đỡ kẻ khác thoát khỏi sự hỗn mang
này, không phải trong tương lai, không phải ngày mai, mà ngay bây giờ.
Đó mới chính thực sự là vấn đề của chúng ta . Chiến tranh đang xảy ra
có lẽ còn tàn khốc hơn nữa, còn khủng khiếp hơn nữa. Nhất định chúng
ta không thể ngăn chặn nó được, bởi vì tất cả duyên do ngõ thoát, tất cả
những vấn đề đều quá mãnh liệt và quá khủng khiếp. Nhưng các ngài và
tôi có thể trực nhận sự hỗn loạn đau khổ ngay lập tức, chúng ta có thể
làm thế hay không? Chúng ta phải trực nhận rồi chúng ta mới có thể
đánh thức sự liên cảm trực nhận chân lý cho người khác. Nói khác đi,
các ngài có thể tự do ngay bây giờ không? Bởi vì đó là con đường duy
nhất để thoát khỏi cơn thống khổ hiện nay. Sự trực nhận chỉ có thể xảy ra
trong hiện tại; nhưng khi các ngài nói rằng “ngày mai tôi sẽ làm việc ấy”
thì đợt thủy triều hỗn loạn sẽ mang các ngài chìm đi và lúc bấy giờ các
ngài vẫn luôn luôn triền miên chới với trong hỗn loạn.
Chúng ta có thể nào đi đến một trạng thái mà chính các ngài trực nhận
chân lý ngay giờ phút này và chấm dứt sự hỗn loạn? Tôi nói rằng việc ấy
có thể thực hiện được ngay bây giờ và đó là con đường duy nhất. Tôi nói
rằng việc ấy có thể thực hiện và phải thực hiện mà không cần nương cậy
vào giả thuyết hay tín ngưỡng gì nữa. Phải khơi dậy cuộc cách mệnh
tuyệt diệu này, không phải để tiêu trừ những người tư bản và thay vào đó
một nhóm người khác, không, không phải thế, khơi dậy sự chuyển hóa
kỳ diệu trong tâm tư, một cuộc cách mệnh duy nhất đúng nghĩa đó, mới
là vấn đề của chúng ta. Cách mệnh theo nghĩa thông thường chỉ là sự
biến dạng hay sự trá hình liên tục của phái hữu theo những ý tưởng của
phái tả. Thực ra phái tả chỉ là sự trá hình liên tục của phái hữu trong một
hình thể biến dạng. Nếu phái hữu đặt nền móng trên những giá trị cảm



giác thì phái tả chỉ là sự trá hình liên tục của những giá trị cảm giác
giống y như thế, chỉ khác nhau về cấp độ hay cách diễn tả thôi. Vì thế
cuộc cách mệnh thực sự chỉ có thể xảy ra khi mà các ngài, nghĩa là cá thể
trở nên ý thức điềm đạm sáng suốt về sự quan hệ tương giao đối với
nhau, sự quan hệ tương giao giữa vợ, con, chủ, láng giềng, tất cả sự
tương giao ấy chính là xã hội. Xã hội tự nó không phải là một thực thể.
Xã hội là tất cả những gì mà các ngài và tôi đã tạo ra trong mối liên giao
hỗ tương; xã hội chỉ là sự diễn tả phát hiện bên ngoài của tất cả những
trạng thái tâm trí bên trong chúng ta. Vì thế nếu các ngài và tôi không
hiểu nhau, mà chỉ biến đổi hình thức bên ngoài thôi thì việc ấy chẳng có
ý nghĩa gì cả, vì ngoại giới chỉ là nội giới phát hiện phóng đại; nói thế
nghĩa là không thể nào có sự biến đổi hữu hiệu hay cải cách triệt để trong
xã hội khi mà tôi không tự hiểu tôi trong sự giao tiếp với các ngài. Vì bối
rối hỗn loạn trong sự giao tiếp của tôi, tôi đã tạo ra một xã hội khuôn đúc
lại sự hỗn loạn nội tâm của chính tôi, xã hội ấy chỉ là sự diễn tả ngoại
hiện những gì nằm trong tự thể của tôi. Đó là một sự thể hiển nhiên mà
chúng ta có thể thảo luận được. Chúng ta có thể thảo luận để tìm hiểu xã
hội, sự diễn tả ngoại hiện, đã tạo ra tôi hay chính tôi đã tạo ra xã hội.
Phải chăng đó là một sự kiện quá hiển nhiên rằng chính sự giao tiếp của
tôi đối với người khác đã tạo ra xã hội và không thể nào thay đổi vai trò
căn bản của xã hội nếu tôi không thay đổi nền tảng của chính bản thân
tôi? Khi chúng ta mong đợi một hệ thống ý thức để chuyển hóa xã hội thì
chúng ta chỉ là chạy trốn vấn đề, bởi vì một hệ thống ý thức không thể
nào chuyển hóa con người; chính con người luôn luôn chuyển hóa hệ
thống ý thức, điều ấy lịch sử đã chứng minh. Chỉ khi nào trong sự giao
tiếp với người khác mà không tự hiểu mình, thì chính tôi sẽ là nguyên
nhân của sự hỗn mang, thống khổ, phá hoại, sợ hãi, tàn bạo. Sự tự hiểu
mình không phải là vấn đề thời gian; tôi chỉ có thể hiểu tôi ngay trong
giờ phút này. Nếu tôi nói rằng tôi sẽ hiểu mình vào ngày mai thì hiện tại
tôi chỉ tiếp tục đồng lõa gây ra sự hỗn mang thống khổ, hành động tôi
như thế chỉ là phá hoại. Khi mà tôi nói rằng tôi sẽ hiểu tôi trong tương lai
thì tôi chỉ đem lại yếu tố thời gian, như thế lại bị triền phược trong đợt
thủy triều hỗn loạn tai hại.



Sự hiểu biết là nằm ngay giờ phút này, hiện tại bây giờ, chứ không phải
vào ngày mai. Ngày mai là chỉ dành cho những tâm trí lười biếng, những
tâm trí biếng nhác, những tâm trí vô tình, lãnh đạm, hững hờ. Khi các
ngài thích thú một điều gì thì các ngài làm ngay việc ấy lập tức; sự hiểu
biết hiện ra lập tức và tức khắc xảy ra sự thay đổi, sự chuyển hóa tâm
thức. Nếu các ngài không thay đổi ngay bây giờ thì các ngài sẽ không
bao giờ thay đổi, bởi vì sự thay đổi xảy ra trong ngày mai thì chỉ là sự
biến dạng chứ không phải là sự chuyển hóa triệt để, sự chuyển hóa hoàn
toàn trọn vẹn chỉ có thể xảy ra ngay giờ phút này, cuộc cách mệnh phải
là ngay giờ phút này, chứ không phải ngày mai.
Khi cuộc cách mệnh xảy ra ngay bây giờ thì các ngài sẽ không còn vấn 
đề nào nữa, bởi vì bản ngã không còn bận tâm về chính nó nữa, chỉ có 
thế các ngài mới thoát vượt qua trào lưu phá hoại.                                     
 
 
 

CHƯƠNG II
CHÚNG TA ĐANG ĐI TÌM GÌ?
 
 

Hầu hết chúng ta đang đi tìm gì? Mỗi người trong chúng ta muốn được
gì? Nhất là giữa thời thế tao loạn này, mọi người đều muốn tìm một thứ
an bình nào đó, một thứ hạnh phúc nào đó, nơi trú ẩn nào đó, vì thế
chúng ta cần phải tìm cho ra chúng ta muốn tìm kiếm gì trên cuộc đời
này, điều ấy dĩ nhiên là vô cùng quan trọng, phải thế không? Chúng ta
cần phải biết đang đi tìm cái gì, chúng ta đang cố gắng khám phá ra điều
gì. Có lẽ hầu hết tất cả chúng ta đều đang đi tìm kiếm thứ hạnh phúc nào
đó, một thứ thanh bình nào đó; trong một thế giới hỗn loạn, xáo trộn, đầy
chiến tranh phân ly, phân tán, tất cả chúng ta đều cần có một nơi trú ẩn
để mà có thể tìm được một chút thanh bình nào đó. Tôi nghĩ rằng đó là
điều tất cả chúng ta, hầu hết tất cả chúng ta đều muốn đạt tới. Vì thế
chúng ta chạy tìm đuổi theo một người lãnh tụ này đến một người lãnh tụ
khác, từ một tổ chức tôn giáo này đến một tổ chức tôn giáo khác, từ một
bậc thầy này đến một bậc thầy khác.



Vậy thì có phải chúng ta đang tìm một thứ hạnh phúc hay là phải chăng
chúng ta đang đi tìm một sự thỏa mãn nào đó để mong được hạnh phúc?
Hạnh phúc và sự thỏa mãn hoàn toàn khác nhau. Các ngài có thể tìm
hạnh phúc không? Có lẽ các ngài chỉ thấy thỏa mãn nhưng nhất định các
ngài không bao giờ tìm ra hạnh phúc. Hạnh phúc chỉ là phụ thôi; nó xuất
phát từ một cái gì khác. Vì thế, trước khi chúng ta để cả tâm trí vào một
sự việc cần nhiều trang trọng, chú ý, tư tưởng, chăm sóc, phải chăng
chúng ta cũng nên tìm hiểu chúng ta đang muốn tìm kiếm gì; có phải
chúng ta đang tìm kiếm hạnh phúc hay chỉ là sự thỏa mãn. Tôi cho rằng
hầu hết tất cả chúng ta đều tìm kiếm sự thỏa mãn. Chúng ta muốn được
thỏa mãn, chúng ta muốn tìm được một cảm giác sung mãn tràn trề theo
sau cuối con đường tìm kiếm của chúng ta.
Thực ra nếu chúng ta đi tìm thanh bình chúng ta có thể tìm thấy nó một
cách quá dễ dàng, người ta có thể tự dâng hiến một cách mù quáng cho
một lý tưởng nào đó và trú mình ẩn náu trong đó. Hiển nhiên nếu làm
như vậy thì không giải quyết được vấn đề nào hết. Chỉ cô lập hóa mình
trong một ý tưởng ràng buộc thì không thể nào giải thoát khỏi sự đụng
độ va chạm. Phải chăng chúng ta cần tìm cho được mỗi người trong
chúng ta đang muốn tìm kiếm gì ở bên trong tâm hồn cũng như ở thế
giới bên ngoài. Nếu chúng ta minh bạch khúc triết trong vấn đề này thì
chúng ta không cần phải đi đâu cả, không cần phải đi tìm bất cứ một vị
thầy nào, không cần phải đi vào bất cứ một nhà thờ nào và không cần
phải tham dự bất cứ một tổ chức nào. Do đó, nỗi khó khăn nhất của ta
hiện nay là làm thế nào minh bạch khúc triết trong tâm trí đối với ý định
của mình, phải thế không? Chúng ta có thể nào minh bạch được không?
Phải chăng sự minh bạch ấy chỉ xuất hiện qua sự tìm kiếm, và sự tìm
hiểu những gì người khác nói, từ một bậc đại sư cao siêu nhất cho đến
một người giảng đạo thông thường nhất ở một giáo đường nào đó quanh
đầu phố? Các ngài có cần đi đến một người nào đó để mà khám phá ra sự
thực không? Phải chăng đó là điều chúng ta đang làm? Chúng ta đọc quá
nhiều sách, chúng ta tham dự quá nhiều cuộc hội thảo để tranh luận bàn
tán, chúng ta gia nhập nhiều tổ chức khác nhau để mà tìm một phương
thuốc trị liệu cho nỗi xung đột tâm tư, cho sự khốn cùng trong đời sống
của chúng ta. Hoặc nếu chúng ta không làm thế thì chúng ta nghĩ rằng



chúng ta đã tìm thấy sự thực, chúng ta nói rằng một tổ chức đặc biệt nào
đó, một bậc tôn sư đặc biệt nào đó, một quyển sách đặc biệt nào đó đã
thỏa mãn chúng ta; chúng ta đã tìm thấy tất cả sự thực mà chúng ta muốn
đạt trong những thứ ấy; và chúng ta duy trì ứ đọng đóng nhốt tự mình
triền phược mình trong những điều mình tưởng như là thấy được sự thật.
Trải qua những sự hỗn loạn, có phải chăng chúng ta đi tìm một cái gì
thường có, một cái gì cố định tồn tại, trường tồn, một cái gì mà chúng ta
gọi là thực tại, như Thượng Đế, chân lý, hay muốn gọi gì thì gọi vì danh
từ không quan trọng: hiển nhiên, chữ nghĩa không phải là sự vật. Chúng
ta đừng để bị lôi cuốn trói buộc trong những lời, những tiếng, chúng ta
hãy để điều đó cho những giảng sư nhà nghề. Có phải các ngài tìm kiếm
một cái gì trường tồn trong tâm hồn một cái gì mà chúng ta có thể bám
vào, đeo vào, một cái mang đến cho chúng ta sự bảo đảm, một miền hy
vọng nào đó, một sự hăng say tin tưởng nào đó, một sự cố định trường
tồn nào đó. Bởi vì chúng ta cảm thấy bất an vô định trong tâm hồn.
Chúng ta không tự hiểu chúng ta. Chúng ta biết rất nhiều về những sự
kiện, về nội dung của sách vở ; nhưng chúng ta không tự biết mình,
chúng ta chẳng có một kinh nghiệm trực tiếp nào cả. Điều mà chúng ta
gọi là trường tồn là cái gì? Điều ấy là điều gì mà chúng ta đang tìm kiếm,
điều mà chúng ta mong rằng sẽ mang đến cho chúng ta sự cố định trường
cửu? Có phải chúng ta đang đi tìm hạnh phúc trường cửu, sự thỏa mãn
trường tồn, sự cố định trường cửu? Chúng ta muốn một điều gì đó được
trường tồn mãi mãi để vẫn làm thỏa mãn được chúng ta. Nếu chúng ta
cởi bỏ những tiếng, những lời để nhìn thẳng vào điều ấy, đó chính là lòng
thỏa mãn lâu dài là điều chúng ta muốn thể hiện. Chúng ta muốn cơn
khoái lạc được trường tồn, sự thỏa mãn được lâu dài và chúng ta gọi đó
là chân lý, Thượng Đế hay là một danh hiệu nào khác.
Đúng thế, chúng ta muốn có được khoái lạc. Có lẽ điều ấy đã được trình
bày một cách thô bạo như vậy, nhưng đó là lòng khát khao thực sự,
chúng ta muốn có kiến thức nào mang đến cho chúng ta sự khoái cảm,
kinh nghiệm nào mang đến cho chúng ta sự khoái lạc, sự thỏa mãn mà
không phôi pha tàn phai với thời gian. Chúng ta đã trải qua tất cả những
sự thỏa mãn đa dạng và những sự thỏa mãn ấy, tất cả những sự thỏa mãn
ấy đã tàn phai tiêu ma thế thì bây giờ chúng ta mong tìm được sự thỏa



mãn trường tồn vĩnh cửu trong thực tại nào đó, chẳng hạn như trong
Thượng Đế. Dĩ nhiên đó là chính những gì mà tất cả chúng ta thường tìm
kiếm : những kẻ khôn ngoan và những người khờ khệch, lý thuyết gia và
con người thực tế, tất cả đều đang tìm kiếm đeo đuổi một cái gì đó. Có
sự thỏa mãn nào vĩnh cửu hay không ? Có sự thể nào mà vẫn trường tồn
mãi mãi?
Thế mà nếu các ngài tìm kiếm một sự thỏa mãn trường tồn và gọi đó là
Thượng Đế hay Chân lý hay bất cứ một danh từ nào khác, (danh từ
không quan trọng) chắc các ngài phải hiểu đó là điều các ngài muốn tìm,
các ngài có nên hiểu thế không ? Khi các ngài nói rằng “tôi đang đi tìm
một sự hạnh phúc vĩnh cửu” – Thượng đế hoặc Chân lý hay là bất cứ
một danh từ nào khác, các ngài có nên tìm hiểu cái gì đang tìm kiếm,
nghĩa là tìm hiểu chính kẻ tìm kiếm, người tìm kiếm? Bởi vì có thể trên
đời không có cái mà người ta gọi là sự an ninh vĩnh cửu sự hạnh phúc
trường tồn. Chân lý có thể là một cái gì khác hẳn, hoàn toàn khác hẳn; và
tôi nghĩ rằng chân lý thì hoàn toàn khác hẳn những gì các ngài có thể
thấy, có thể ý niệm hội ý, có thể đặt hình tượng phương trình. Vì thế
trước khi chúng ta tìm kiếm thực thể trường cửu, thực ra có cần thiết, vô
cùng cần thiết, là phải tìm hiểu chính người tìm kiếm? Người tìm kiếm
có khác sự việc mà hắn tìm kiếm? Khi các ngài nói “tôi đang tìm kiếm
hạnh phúc” thì người tìm kiếm có khác đối tượng của sự tìm kiếm ấy
không ? Tư tưởng gia có khác tư tưởng không ? Phải chăng cả hai đều là
một hiện tượng liên kết duy nhất, chứ không phải là những tiến trình
cách biệt? Do đó, phải chăng tìm hiểu người tìm kiếm là một điều chính
yếu trước khi chúng ta tìm hiểu điều mà hắn đang kiếm tìm.
Vì thế đã đến lúc chúng ta phải tự hỏi một cách nghiêm trọng và sâu sắc
rằng sự thanh bình, hạnh phúc, thực tại, Thượng đế hoặc một danh từ nào
khác, có thể được mang đến cho chúng ta qua trung gian của một người
nào khác hay không? Có thể nào sự tìm kiếm liên tục này, sự khát khao
hoài vọng này đưa đến cho chúng ta hưởng thụ cảm giác về thực tại tuyệt
vời, trạng thái sáng tạo của tâm hồn, mà những cảm trạng ấy thì chỉ có
thể hiện đến khi chúng ta thực sự tự hiểu mình? Phải chăng sự tự hiểu
biết chính bản thân mình chỉ thể hiện qua sự tìm kiếm, bằng cách đi theo
gót một người nào khác, bằng cách gia nhập vào một đoàn thể nào đó,



bằng cách đọc sách, vân vân? Tựu chung, phải chăng đó là vấn đề chính
yếu : khi mà tôi chưa hiểu được mình, tôi không thể có được căn bản để
suy tư, và tất cả sự tìm kiếm của tôi chỉ là vô vọng hão huyền. Tôi có thể
chạy trốn trong những ảo giác, tôi có thể chạy trốn sự khó khăn dày xéo,
cơn quằn quại nội tâm; tôi có thể phụng thờ kẻ khác, tôi có thể tự cứu tôi
qua trung gian một người khác. Nhưng khi mà tôi vẫn chưa hiểu được
tôi, khi mà tôi không ý thức được tiến trình trọn vẹn của chính nội tâm
tôi thì không thể nào tôi có được nền tảng để suy tư, để thương yêu lưu
luyến, để hành động xử thế.
Nhưng đây là điều ít người muốn đạt tới : tự hiểu mình. Nhất định đó là
nền tảng duy nhất mà chúng ta phải xây dựng. Nhưng trước khi xây
dựng sáng tạo, trước khi chuyển hóa, trước khi chúng ta kết án hay phá
hủy, chúng ta phải biết rằng chúng ta là gì. Đi tìm kiếm chân lý, thay đổi
những đạo sư, thực hành Yoga , điều hòa hơi thở, chấp trì những nghi lễ
tôn giáo, theo chân những bậc đại sư và tất cả những thứ đại loại như vậy
đều hoàn toàn vô ích, phải thế không ? Những sự việc ấy không có ý
nghĩa gì cả, ngay đối với cả những bậc thánh nhân khi họ nói với chúng
ta rằng “hãy tự hiểu mình” thì việc ấy cũng vô nghĩa, bởi vì chúng ta là
gì thì thế giới là như thế ấy. Nếu chúng ta bần tiện, nhỏ nhoi, ghen tuông,
phù phiếm tham lam, nếu đó là những điều chúng ta tạo ra chung quanh
ta thì đó cũng là điều tạo ra xã hội mà chúng ta đang sống.
Theo tôi thì trước khi chúng ta lên đường để tìm hiểu Thực tại, để tìm
thấy Thượng đế, trước khi chúng ta hành động, trước khi chúng ta có thể
giao tiếp xử thế với nhau (nghĩa là sự giao tế trong xã hội) thì trước hết
chúng ta phải cần hiểu chúng ta. Tôi cho rằng một người đứng đắn là
một người hoàn toàn bận tâm về việc ấy trước hết , chứ không phải tìm
cách đi tới một mục đích nhất định, bởi vì nếu các ngài và tôi không tự
hiểu mình thì làm thế nào hành động của chúng ta có thể mang đến sự
đổi thay cho xã hội, cho sự giao tế của xã hội hay cho bất cứ sự việc nào
mà chúng ta thể hiện? Khi tôi nói tự tìm hiểu mình thì không có nghĩa là
chống đối, ly cách trong tương quan giữa mình với người khác. Điều ấy
hiển nhiên không có nghĩa là đặt trọng tâm vào cá thể, vào bản thân để
đối nghịch lại quần chúng đám đông, để đối nghịch lại với kẻ khác.



Vậy nếu mà không tự biết mình, nếu mà không hiểu đường lối tư tưởng
của mình, không hiểu lý do tại sao mình nghĩ sự việc như vậy, không
hiểu bối cảnh qui định của mình, không hiểu lý do tại sao mình đã có
những tín ngưỡng đặc biệt nào đó về nghệ thuật và tôn giáo, về tổ quốc
quê hương về kẻ láng giềng và về chính bản thân mình thì làm thế nào
chúng ta có thể biết suy tư thật sự về bất cứ sự vật nào? Nếu không biết
bối cảnh của mình, không biết bản chất thực sự của tư tưởng mình, và
duyên do của tư tưởng ấy thì nhất định sự tìm kiếm của các ngài chỉ là
hoàn toàn phù phiếm vô ích, hành động của các ngài phải chăng không
có ý nghĩa gì nữa? Dù là các ngài là người Mỹ hay người Ấn độ hay dù
các ngài thuộc tôn giáo nào nữa thì việc ấy cũng vô nghĩa. Trước khi
chúng ta có thể tìm hiểu cứu cánh mục đích của đời sống là gì, ý nghĩa
của nó là gì như chiến tranh, những sự xung đột quốc gia, những sự va
chạm, và tất cả những sự hỗn loạn ấy chúng ta phải bắt đầu tìm hiểu
chúng ta , bắt đầu nơi bản thân mình phải thế không? Việc ấy có vẻ như
đơn giản nhưng nó thật vô cùng khó khăn. Muốn theo dõi mình, muốn
thấy sự vận hành của tư tưởng mình, mình phải tỉnh thức một cách phi
thường để mà khi mình bắt đầu ý thức mãnh liệt về những mê cung
chằng chịt của chính tư tưởng mình và những đáp ứng và những cảm
giác, mình bắt đầu đạt tới một ý thức bén nhạy hơn chẳng những ý thức
về mình mà còn ý thức về kẻ khác mà mình đang giao tiếp. Tìm hiểu
chính bản thân mình là tìm hiểu mình trong hành động, đó chính là tương
giao. Nỗi khó khăn của chúng ta là chúng ta quá nóng nảy, thiếu kiên
nhẫn; chúng ta muốn đi tới một cách hấp tấp, chúng ta muốn đạt tới cứu
cánh, vì thế chúng ta không để chúng ta có thời gian hay có dịp để học
tập, để nghiên cứu. Thay vì thế chúng ta lao mình vào những sinh hoạt
khác nhau như việc mưu sinh, việc nuôi nấng con cái, hay là đảm nhiệm
những trọng trách của nhiều tổ chức; chúng ta lao thân vào những đường
lối khác nhau bận bịu lo lắng và không còn thì giờ để suy tưởng bản
thân, để quan sát, để khảo sát. Vì thế, thực ra trách nhiệm về phản ứng
chúng ta là tùy vào chúng ta , chứ không phải vào người khác. Khắp thế
giới sự tìm kiếm đạo sư và hệ thống đạo lý của họ, việc đọc những quyển
sách mới xuất bản về vấn đề này hoặc vấn đề khác vân vân, đối với tôi là
hoàn toàn rỗng, hoàn toàn phù phiếm, vì các ngài có thể lang thang khắp



địa cầu để tìm kiếm, nhưng rồi các ngài cũng phải trở về lại với chính
mình. Vì hầu hết chúng ta đều hoàn toàn vô ý thức về chính bản thân
mình, do đó thực là vô cùng khó khăn khi chúng ta bắt đầu tìm thấy, nhìn
thấy rõ rệt biến trình của tư tưởng chúng ta, cảm giác và hành động của
chúng ta.
Khi các ngài càng tự hiểu mình thì sự minh bạch khúc triết càng dễ xuất
hiện. Sự tự tìm hiểu mình không có cứu cánh, các ngài không phải đi tới
một sự tựu thành nào cả, các ngài không phải đi tới một sự kết luận nào
cả. Chân lý là một giòng sông bất tận. Khi mình nhìn theo giòng sông,
khi mình đi sâu vào sự thực thì mình cảm thấy thanh bình trong tâm hồn.
Chỉ khi nào tâm trí được trầm lặng nhờ sự tự giác, chứ không phải nhờ
vào một kỷ luật bản ngã ràng buộc, chỉ có lúc ấy, chỉ trong sự trầm tĩnh
ấy, trong sự im lặng ấy thì Thực tại mới có thể thực hiện được. Chỉ có
lúc ấy mới có thể có sự ngây ngất xuất thần, chỉ có lúc ấy mới có thể có
được hành động sáng tạo trác truyệt. Đối với tôi, nếu không có sự hiểu
biết ấy, không có kinh nghiệm ấy mà lại đọc sách, đi dự những buổi nói
chuyện, đi làm tuyên truyền thì thật là ấu trĩ : đó chỉ là một hành động vô
nghĩa ; trái lại nếu mình có thể hiểu mình thì mình mới có thể khơi dậy
niềm hạnh phúc sáng tạo trác tuyệt, khơi dậy sự thể hiện vượt ngoài tâm
trí, chỉ lúc ấy có lẽ mới thể hiện được sự chuyển hóa hoàn toàn trong mối
giao tiếp giữa chúng ta và thế giới chúng ta đang sống.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG III
CÁ THỂ VÀ XÃ HỘI
 
 



Vấn đề hiện nay chúng ta phải đối mặt là tìm hiểu rằng cá thể chỉ là dụng
cụ của xã hội hay cứu cánh của xã hội. Các ngài và tôi, những cá thể, đã
bị xã hội và chính quyền lạm dụng, hướng dẫn giáo dục, kiểm soát, huấn
luyện theo một mẫu mực nào đó; hay là xã hội và quốc gia hiện hữu cho
cá thể? Cá thể là cứu cánh của xã hội hay chỉ là một hình nộm được dạy
bảo, khai thác, làm vật hy sinh như là dụng cụ của chiến tranh? Đó là vấn
đề hầu hết tất cả chúng ta phải đối mặt. Đó là vấn đề của thế giới; chúng
ta phải tìm hiểu rằng cá thể chỉ là một dụng cụ của xã hội, một trò chơi
được nhào nặn với những ảnh hưởng; hay xã hội hiện hữu để phụng sự
cho cá thể.
Các ngài làm thế nào để khám phá ra điều ấy? Đó là một vấn đề trầm
trọng, phải thế không? Nếu cá thể chỉ là dụng cụ của xã hội , thế thì xã
hội lại quan trọng hơn là cá thể. Nếu sự thực là thế, chúng ta phải bỏ cá
tính và phải phụng sự xã hội, tất cả hệ thống giáo dục của chúng ta phải
được thay đổi hoàn toàn và cá thể phải bị dùng như là dụng cụ để thủ
tiêu, để thanh trừng và hoại diệt. Nhưng nếu xã hội được dựng ra cho cá
thể thì vai trò xã hội là không phải bắt cá thể quy theo mẫu mực nào,
nhưng giúp cá thể có được cảm giác bén nhạy và khát vọng tự do. Vì thế
chúng ta phải tìm hiểu đâu là sai lầm giả tạo, hư vị.
Làm thế nào các ngài có thể đi sâu vào vấn đề này ? Đó phải chăng là
vấn đề chính yếu? Vấn đề ấy không tùy thuộc vào bất cứ một ý thức hệ
nào, dù là tả phái hay hữu phái : nếu vấn đề ấy tùy thuộc vào một ý thức
hệ thì nó chỉ là một vấn đề ý kiến. Những ý tưởng chỉ luôn luôn tạo ra
thù hằn, hỗn loạn, xung đột. Nếu các ngài nương cậy vào những quyển
sách của phái tả hay phái hữu hoặc vào những sách thiêng liêng, các ngài
chỉ nương cậy vào ý kiến, dù là ý kiến của Phật, chúa Ki Tô, của chủ
nghĩa Tư bản, Cộng sản hay bất cứ ý kiến nào. Tất cả cũng chỉ là ý
tưởng, những ý tưởng, chứ không phải là chân lý. Người ta không có thể
nào phủ nhận một sự kiện. Người ta chỉ có thể phủ nhận ý kiến về sự
kiện. Nếu chúng ta có thể khám phá ra sự thực của vấn đề là gì thì chúng
ta có thể hành động một cách độc lập ngoài tất cả những ý kiến. Do đó
chúng ta cần phải xua đuổi những gì người khác đã nói, phải thế không?
Ý kiến của phái tả hay của những lãnh tụ khác chỉ là kết quả của sự quy
định của họ, vì thế khi các ngài phải nương cậy vào chính sự khám phá



của các ngài về những gì đã tìm được trong những quyển sách thì các
ngài chỉ bị ràng buộc bởi ý kiến. Đó không phải là vấn đề kiến thức.
Làm thế nào mà người ta có thể khám phá ra sự thực của điều ấy ?
Chúng ta sẽ hành động trên sự thực ấy. Muốn khám phá ra sự thực của
điều ấy, chúng ta phải tự do, phải thoát khỏi tất cả mọi sự tuyên truyền,
nói thế có nghĩa là các ngài phải có khả năng nhìn thẳng vào vấn đề, độc
lập bên ngoài tất cả ý kiến. Toàn thể sứ mạng của giáo dục là đánh thức
cá thể. Muốn thấy được sự thực ấy, các ngài phải minh bạch, nghĩa là các
ngài không thể nương cậy vào một lãnh tụ. Khi các ngài chọn một lãnh
tụ, các ngài chỉ làm thế vì tâm trí các ngài hỗn loạn, và lãnh tụ của các
ngài cũng hỗn loạn, đó là điều đang xảy ra hiện nay tại thế giới. Vì thế
các ngài không thể mong chờ lãnh tụ các ngài sẽ hướng dẫn các ngài.
Một tâm trí muốn thông suốt một vấn đề thì chẳng những hiểu được vấn
đề một cách trọn vẹn hoàn bị, mà còn phải có khả năng theo dõi vấn đề
một cách nhanh chóng linh động, bởi vì vấn đề luôn luôn linh động, chứ
không bất di bất dịch. Vấn đề luôn luôn mới lạ dù là vấn đề đói kém, vấn
đề tâm lý hay bất cứ vấn đề nào khác. Bất cứ một cuộc khủng hoảng nào
cũng đều mới lạ, vì thế muốn hiểu cuộc khủng hoảng ấy, tâm trí chúng ta
phải luôn luôn tươi tắn, trong suốt, nhanh nhẹn trong việc đuổi theo nó.
Tôi nghĩ rằng hầu hết chúng ta đều ý thức được sự khẩn cấp của một
cuộc cách mạng nội tâm, chỉ có cuộc cách mạng nội tâm ấy mới có thể
đem đến sự thay đổi căn bản, thay đổi một nền tảng, thay đổi nền móng
của thế giới bên ngoài và của xã hội. Đó là vấn đề mà chính tôi và những
người có thiện chí đứng đắn đang để tâm. Làm thế nào để mang đến một
cuộc thay đổi nền tảng cho xã hội, đó là vấn đề của chúng ta, và cuộc
thay đổi ngoại giới không thể nào xuất hiện nếu không có cuộc cách
mạng nội tâm. Bởi vì xã hội thì luôn luôn bất di bất dịch mà bất cứ sự
hành động nào, bất cứ sự cải tạo nào đều trở nên bất di dịch, nếu không
có cuộc cách mạng bên trong tâm hồn. Như thế chúng ta không thể nào
mong đợi gì nữa nếu cuộc cách mạng nội tâm không thường xuyên xảy
ra, vì nếu không có cuộc cách mạng bên trong tâm hồn thì hành động bên
ngoài chỉ là việc lặp đi lặp lại theo thói quen. Cử chỉ giao tiếp giữa các
ngài và một người khác, tạo thành xã hội ; và xã hội sẽ trở thành một
thực thể chết không linh động ; nó sẽ không còn giữ được một nguồn



sinh lực nào nữa khi mà cuộc cách mạng nội tâm thường xuyên không
thể hiện được, cuộc cách mạng nội tâm là sự chuyển hóa tâm lý sáng tạo,
và xã hội vẫn luôn luôn là bất động ứ đọng lại, kết tụ lại, nếu cuộc cách
mạng thường xuyên trong tâm hồn không xuất hiện. Chúng ta phải
thường xuyên phá vỡ xã hội bất động ấy.
Tương quan với các ngài và sự khốn khổ và sự hỗn loạn bên trong tâm
hồn các ngài và chung quang các ngài, tương quan ấy là gì ? Hiển nhiên
sự hỗn loạn ấy, sự khốn khổ ấy không thể nào xuất hiện riêng rẽ được,
chính các ngài và tôi đã tạo ra nó chứ không phải một nhà tư bản nào
khác, hay một người Cộng sản nào khác, cũng không phải bất cứ một xã
hội Phát xít nào, nhưng chính các ngài và tôi đã tạo ra sự hỗn loạn ấy
trong sự giao tiếp hỗ tương của chúng ta. Những gì bên trong tâm hồn
các ngài đã được phóng đại thể hiện ra bên ngoài nơi thế giới bên ngoài;
các ngài là gì, các ngài nghĩ gì, các ngài cảm thấy gì, các ngài làm gì
trong đời sống thường nhật thì tất cả những sự việc ấy đã được thể hiện
ra bên ngoài và những sự việc ấy làm thành thế giới. Nếu chúng ta khốn
khổ, bấn loạn, hỗn loạn nội tâm thì tất cả những thứ ấy được phóng ra
bên ngoài để thể hiện thành thế giới con người, thành xã hội, bởi vì
tương quan giữa các ngài và tôi, giữa tôi và một người khác chính là xã
hội và xã hội là sản phẩm của sự tương quan hỗ tương của chúng ta và
nếu sự tương quan hỗ tương ấy mà bấn loạn vị kỷ, nông cạn hẹp hòi,
quốc gia cục bộ, thì chúng ta phóng đại thể hiện những điều ấy ra bên
ngoài và tạo ra sự hỗn loạn trên thế giới. Các ngài thế nào là sao thì thế
giới là thế. Vậy thì vấn đề của các ngài chính là vấn đề của thế giới. Hiển
nhiên đây là một sự kiện đơn giản căn bản, có phải thế không? Trong sự
giao tiếp của chúng ta với một người hay nhiều người, chúng ta dường
như bỏ quên, luôn luôn bỏ quên điểm ấy. Chúng ta muốn đem đến một
sự thay đổi bằng một hệ thống ý thức mà quên rằng chính các ngài và tôi
đã tạo ra xã hội, chính các ngài và tôi đã tạo ra sự hỗn loạn hay trật tự
bằng chính lối sống của chúng ta. Thế thì chúng ta phải bắt đầu ngay tại
đây, bắt đầu bằng những gì gần bên chúng ta, chúng ta phải lưu tâm để ý
đến chính bản thân mình trong đời sống thường nhật, trong những tư
tưởng hàng ngày, những cảm giác và những hành động, những gì đã
được tỏ bày ra trong lề lối mưu sinh và trong sự giao tiếp của chúng ta



với những ý tưởng hoặc những tín ngưỡng. Phải chăng đó là đời sống
hàng ngày của chúng ta? Chúng ta bận bịu với cơm áo, với việc làm, để
kiếm tìm; chúng ta bận bịu với việc xử sự trong gia đình hoặc với những
kẻ láng giềng, và chúng ta bận bịu với những ý tưởng và với những tín
ngưỡng.
Bây giờ nếu các ngài khảo sát mối bận tâm lo lắng của các ngài thì các
ngài sẽ thấy rằng sự bận bịu ấy đã được hình thành trên sự đố kỵ thèm
muốn, nó không phải chỉ là một phương tiện để mưu sinh mà thôi. Xã
hội chỉ được xây dựng để trở thành tiến trình của sự xung đột thường
xuyên của sự chuyển thành liên tục ; nó đã được xây dựng trên sự tham
lam, trên sự thèm muốn đố kỵ, thèm muốn đố kỵ những người địa vị cao
hơn các ngài ; người thư ký muốn trở thành ông giám đốc, điều ấy chỉ
chứng tỏ rằng hắn không phải chỉ bận bịu với việc sinh sống, bận bịu với
phương tiện mưu sinh, mà còn muốn được địa vị và uy thế. Thái độ ấy
hiển nhiên chỉ tạo ra sự xáo trộn trong xã hội, trong tương quan giữa con
người, nhưng nếu các ngài và tôi chỉ bận bịu có việc sinh sống thì chúng
ta phải tìm ra một phương tiện chính trực để sinh nhai, tìm ra một
phương tiện không xuất phát từ lòng ham muốn đố kỵ; sự đố kỵ, thèm
muốn là một trong những yếu tố tai hại trong sự giao tiếp giữa con
người; bởi vì lòng đố kỹ ghen ghét chỉ chứng tỏ lòng ham muốn quyền
thế, ham muốn địa vị, và điều ấy sau rốt dẫn đến chính trị : chính trị và
lòng tham dục có liên quan mật thiết với nhau. Khi một người thư ký tìm
cách trở thành một ông giám đốc thì việc ấy trở nên yếu tố tạo tác chính
trị tham quyền : chiến tranh đã xuất phát từ đó ; do đó người thư ký ấy đã
trực tiếp chịu trách nhiệm trong cuộc chiến tranh.
Sự giao tế của chúng ta đã được xây dựng trên nền tảng nào ? Sự giao
thiệp giữa các ngài và tôi, giữa các ngài và người khác là xã hội, thế thì
xã hội đã được xây dựng trên nền tảng nào? Hiển nhiên là không phải
trên nền tảng tình thương, mặc dù chúng ta đã nói nhiều về tình thương.
Xã hội không được xây dựng trên nền tảng tình thương, bởi vì nếu thực
sự có tình thương thì sẽ có trật tự, sẽ có hòa bình, hạnh phúc giữa các
ngài và tôi . Nhưng trong giao tế giữa các ngài và tôi thì lại có quá nhiều
ác ý, không thành thực, và sự không thành thực ấy , thiếu thiện chí ấy đã
mang hình thức dáng dấp của sự kính trọng nể nang. Nếu chúng ta đều



bình đẳng trong tư tưởng, trong cảm giác thì không phải cần có sự kính
trọng nào cả, không cần phải thiếu thành thực, bởi vì chúng ta là hai cá
nhân gặp gỡ nhau, không phải gặp gỡ như là trò và thầy, cũng chẳng phải
là vợ cai trị chồng. Khi có sự thiếu thiện chí, thiếu thiện ý thành thực thì
lòng tham dục lại xuất hiện, lòng tham muốn thống trị đã gây ra, khơi
dậy lòng ghen ghét, hờn giận đam mê đắm đuối. Tất cả những thứ ấy
trong sự giao tế hàng ngày đã gây ra sự xung đột thường xuyên mà
chúng ta đã cố gắng chạy trốn, và chạy trốn lại chỉ tạo ra sự hỗn loạn
khác, sự khốn khổ khác.
Nói về những ý tưởng, làm thành đời sống thường nhật của chúng ta,
chẳng hạn như những tín ngưỡng và những phương thức, có phải những
thứ ấy đã làm méo mó tâm trí chúng ta hay không? Và sự ngu dại là gì?
Ngu dại khờ khệch là đặt những giá trị sai lầm vào những sự vật mà ta đã
tạo ra. Hầu hết những tư tưởng của chúng ta có phải đều bắt nguồn từ
bản năng tự vệ? Ồ phải chăng những ý tưởng chúng ta, ờ, quá nhiều ý
tưởng chúng ta , phải chăng những ý tưởng ấy chỉ nhận một ý nghĩa sai
lầm mà chính những ý tưởng ấy chẳng hề có trong tự thể? Vì thế khi
chúng ta tin tưởng vào bất cứ một hình thức nào, dù là tôn giáo, kinh tế
hoặc xã hội, khi chúng ta tin tưởng vào Thượng Đế, vào những ý tưởng,
vào một cơ cấu xã hội phân ly con người với con người, và chủ nghĩa
quốc gia v.v…Hiển nhiên chúng ta đã đặt một ý nghĩa sai lầm vào tín
ngưỡng, điều ấy chỉ chứng tỏ sự khờ khệch ngu dại, bởi vì tín ngưỡng
chỉ phân tán con người, chứ không thống nhất con người lại. Thế thì
chúng ta đã thấy rằng chính lối sống đã có thể tạo ra trật tự hay hỗn loạn,
hòa bình hay xung đột, hạnh phúc hay thống khổ.
Phải chăng vấn đề của chúng ta là tìm hiểu xem có thể nào có được một
xã hội bất động và đồng thời có một cá thể mà cuộc cách mạng thường
xuyên có thể xuất hiện trong tâm tư của cá thể ấy? Nói thế có nghĩa là
cuộc cách mạng trong xã hội phải bắt đầu bằng cuộc chuyển hóa tâm lý
trong tâm tư của cá thể. Hầu hết chúng ta đều muốn chứng kiến một cuộc
chuyển hóa triệt để trong cơ cấu xã hội. Đó là mặt trận toàn diện đang
tiếp diễn hiện nay ở thế giới : người ta muốn đem đến một cuộc cách
mạng xã hội bằng phương tiện cộng sản hoặc bất cứ phương tiện nào
khác. Nhưng nếu cuộc cách mạng xã hội xảy ra thì đó chỉ là hành động



đụng chạm hời hợt đến cơ cấu bên ngoài của con người, dù có cách
mạng triệt để đi nữa thì bản chất của cuộc cách mạng xã hội chỉ là một
thực thể tĩnh chết bất động, nếu cuộc cách mạng nội tâm không được thể
hiện trong cá thể, nếu cuộc chuyển hóa tâm lý không được tựu thành
trong cá thể. Thế thì muốn khai sinh một xã hội linh động, không đi lại,
không lặp lại đường lối cũ, không tĩnh chết bất động, không đồi phế suy
sụp, muốn đem đến một xã hội luôn luôn linh động thì chúng ta nhất
định phải tạo ra một cuộc cách mạng trong cơ cấu tâm lý của cá thể, vì
nếu không có cuộc cách mạng nội tâm, cách mạng tâm lý thì sự thay đổi
hời hợt bên ngoài chẳng có ý nghĩa gì đáng kể cả. Nói thể có nghĩa là xã
hội luôn luôn phải bị đọng cứng tĩnh chết, không sống động vì thế luôn
luôn suy tàn, sụp độ. Dù có ban hành luật pháp thông minh đến đâu đi
nữa thì xã hội luôn luôn lệ thuộc tiến trình thối nát suy tàn, bởi vì cuộc
cách mạng phải xảy ra trong tâm tư, chứ không phải chỉ hời hợt bên
ngoài.
Tôi nghĩ rằng hiểu được điều ấy là điều rất quan trọng và không nên đề
cập qua loa thôi. Hành động ngoại quan, khi nào đã được thành tựu rồi
thì chỉ là tĩnh chết bất động ; nếu tương quan giữa những cá thể, tức là xã
hội, mà không phải xuất phát từ một cuộc cách mạng nội tâm thì cơ cấu
xã hội vốn bản chất là một thực thể tĩnh chết sẽ nuốt lấy cá thể và khiến
cá thể ấy cũng trở thành một thực thể tĩnh chết thụ động giống như vậy.
Khi ý thức được như vậy, ý thức ý nghĩa tuyệt vời của sự kiện ấy thì việc
đồng ý hay bất đồng ý không thành vấn đề. Sự thực không thể phủ nhận
là xã hội luôn luôn kết tinh lại và nuốt lấy cá thể; và chúng ta cũng phải
nhận rằng cuộc cách mạng sáng tạo thường xuyên chỉ có thể thực hiện
trong cá thể, chứ không thể trong xã hội, trong thế giới bên ngoài. Nói
thế có nghĩa là cuộc cách mạng sáng tạo chỉ có thể xảy ra trong tương
quan cá thể, tức là xã hội. Chúng ta đã thấy cơ cấu xã hội hiện tại ở Ấn
độ, Âu châu và Mỹ châu, trong toàn thể thế giới, cơ cấu xã hội đã bị
phân hóa một cách nhanh chóng ; chúng ta có thể biết được sự kiện ấy
ngay chính trong đời sống của chúng ta. Chúng ta có thể quan sát nó lúc
chúng ta đi xuống phố. Chúng ta không cần phải chờ những sử gia vĩ đại
kể cho chúng ta biết rằng xã hội chúng ta đang sụp đổ và đòi hỏi những
kiến trúc sư mới, những kẻ xây dựng mới để tạo tác một xã hội mới. Cơ



cấu xã hội mới phải được thiết lập trên một nền móng mới, trên những sự
kiện và những giá trị mới được khám phá. Những kiến trúc sư như thế
vẫn chưa xuất hiện. Chưa kẻ nào muốn xây dựng, chưa có kẻ nào khi
quan sát và ý thức được rằng cơ cấu xã hội đang sụp đổ thì chính kẻ ấy,
khi vừa ý thức như vậy, liền tự mình chuyển hóa trở thành những kiến
trúc sư. Đó mới chính là những vấn đề của chúng ta. Chúng ta đã thấy xã
hội đang sụp đổ, phân hóa, và chính chúng ta, các ngài và tôi , phải là
những kiến trúc sư. Các ngài và tôi phải khám phá lại những giá trị và
xây dựng lại mọi sự trên một nền móng căn bản hơn, trường tồn hơn; bởi
vì nếu chúng ta chỉ kỳ vọng nơi kiến trúc sư nhà nghề, nơi những kẻ xây
dựng tôn giáo và chính trị thì nhất định chúng ta vẫn luôn luôn bị kẹt
trong vị trí cũ và chẳng có gì thay đổi mới lạ cả.
Bởi vì các ngài và tôi không phải là những kẻ sáng tạo, do đó chúng ta
đã đẩy xã hội đến tình thế hỗn tạp hiện nay; các ngài và tôi phải là những
kẻ sáng tạo, bởi vì vấn đề rất là khẩn trương; các ngài và tôi phải ý thức
duyên do nguồn gốc sự sụp đổ xã hội hiện nay và tạo lại một cơ cấu mới
xây dựng trên sự tri ngộ sáng tạo của chúng ta, chứ không phải chỉ xây
dựng trên sự mô phỏng thụ động. Phải chăng sự tri nhận sáng tạo của
chúng ta ngụ ngầm cả tư tưởng phủ nhận. Tư tưởng phủ nhận là hình
thức cao nhất của sự giao cảm tri nhận. Nói về tư tưởng phủ nhận là
muốn nói đến tư tưởng sáng tạo, muốn hiểu bất cứ điều gì thì cần phải có
đầu óc sáng tạo, chúng ta phải đi đến vấn đề một cách tiêu cực, nghĩa là
đi trên lộ trình phủ nhận, bởi vì việc đặt vấn đề trên quan điểm tích cực,
không có gì là sáng tạo cả ; đi đến bất cứ vấn đề nào một cách tích cực,
chỉ là mô phỏng lại đường mòn lối cũ thôi. Nói thế có nghĩa là các ngài
và tôi phải trở thành những con người sáng tạo để mà có thể xây dựng
một cơ cấu xã hội mới. Muốn hiểu một thảm trạng suy tàn, ta phải khảo
sát nó, ngắm nghía nó một cách tiêu cực, bằng đường lối phủ nhận, chứ
không thể nào đi đến nó bằng một hệ thống ý thức tích cực, một phương
thức xây dựng tích cực, một kết luận chặt chẽ tích cực.
Tại sao xã hội lại sụp đổ, suy tàn, phân tán, như chúng ta đã thấy quá
hiển nhiên như thế? Một trong những lý do đưa đến sự tình như thế là vì
chính các ngài, những cá thể, đã không còn là những tâm hồn sáng tạo.
Tôi xin giải thích cho minh bạch. Các ngài và tôi đã trở thành những kẻ



mô phỏng thôi. Chúng ta chỉ phóng tác, chép lại, bắt chước người khác
bên trong tâm hồn và bên ngoài xã hội. Ở thế giới bên ngoài, mỗi khi bạn
tập một kỹ thuật, mỗi khi trao đổi giao tiếp với nhau trên bình diện ngôn
từ, hiển nhiên khó mà tránh được việc mô phỏng, chép lại, bắt chước
người khác. Tôi cóp chép lại những lời lẽ của kẻ khác, chẳng hạn. Muốn
trở thành lời một kỹ sư, trước tiên phải học kỹ thuật cơ khí, rồi áp dụng
kỹ thuật này để xây cất một cái cầu, chẳng hạn. Trong việc áp dụng kỹ
thuật ở đời sống thực tế bên ngoài, hiển nhiên chúng ta không thể không
mô phỏng, bắt chước, học lại của người khác, nhưng nếu trong đời sống
nội tâm , trong sinh hoạt tâm lý mà chúng ta lại mô phỏng lặp lại, chép
lại, bắt chước theo người khác thì hiển nhiên chúng ta không còn là
những nghệ sỹ sáng tạo nữa. Sự mô phỏng, bắt chước đã qui định tất cả
nền tảng giáo dục chúng ta, cơ cấu xã hội chúng ta và đời sống tôn giáo
của chúng ta. Như thế là tôi đã tự động khép mình lại trong một phương
thức khuôn phép xã hội hay tôn giáo nào đó. Tôi không còn là một tâm
hồn sáng tạo, không còn là một cá thể thực sự; đứng về mặt tâm lý, tôi đã
trở thành một cái máy lặp đi lặp lại với những phản ứng tự động nhất
định; dù là những phản ứng qui định của một người Ấn giáo, Thiên chúa
giáo, Phật giáo, của một người Đức hay người Anh ; tất cả những phản
ứng ấy đều có tính cách tự động, bị qui định nặng nề. Những phản ứng
của chúng ta bị qui định đóng khuôn ăn rập theo mô hình xã hội, không
phân biệt xã hội Đông phương hay Tây phương, duy linh hay duy vật.
Như thế chúng ta đã thấy rằng một trong những nguyên nhân chính của
sự phân tán xã hội là phỏng theo bắt chước , và một trong những yếu tố
phân hóa chính là vị trí của người lãnh tụ, mà bản chất của óc lãnh đạo
rốt lại cũng chỉ là mô phỏng, vì bắt chước hướng dẫn trên một đường lối
hữu hiệu nào đó trong bài học lịch sử,
Muốn hiểu bản chất của xã hội phân hóa, phải chăng chúng ta rất cần
phải tìm hiểu xem các ngài và tôi, những cá thể, có thể nào là những con
người sáng tạo hay không ? Chúng ta thấy ngay rằng ở đâu có sự mô
phỏng bắt chước thì ở đấy nhất định xảy ra nạn phân hóa ly tán ; ở đâu
có quyền thế thị uy thì ở đấy có sự đúc khuôn rập mẫu. Bởi vì toàn thể
sinh hoạt cấu thể tâm lý, tâm trí của chúng ta được đặt nền tảng trên
quyền thế, quyền uy, cho nên, chúng ta cần phải được tự do để giải thoát



khỏi uy quyền thế lực, để mà có thể trở nên những con người sáng tạo.
Các ngài có để ý rằng trong những khoảnh khắc sáng tạo, những khoảnh
khắc tuyệt vời sinh lực, chúng ta không bao giờ có ý thức phải mô phỏng
hay bắt chước ai cả ? Những khoảnh khắc như thế thì luôn luôn mới lạ,
tươi tắn và nặng chĩu linh giác sáng tạo và triền miên hạnh phúc. Thế thì
chắc chúng ta đã nhận rằng một trong những lý do phân hóa xã hội chính
là sự mô phỏng bắt chước, tức là sùng bái quyền uy thế lực của người
khác.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG IV
TỰ TRI
 
 

Những vấn đề của thế giới quá to tát rộng lớn, quá phức tạp khó khăn,
mà muốn hiểu và giải quyết những vấn đề ấy, người ta cần phải đi đến
những vấn đề ấy một cách giản dị và trực tiếp; và sự giản dị, sự trực tiếp
không phải tùy thuộc vào những hoàn cảnh bên ngoài, cũng không phải
tùy thuộc vào những thành kiến và trạng huống đặc biệt nào đó. Như tôi
đã trình bày, không thể tìm sự giải quyết vấn đề trong những hội nghị,
những chương trình kế hoạch hay trong sự truất phế những người lãnh
đạo cũ để thay bằng những vị lãnh đạo mới, vân vân. Nhất định sự giải
quyết vấn đề chỉ nằm trong chính người tạo ra vấn đề, người tạo ra dối
trá ác tâm, hận thù và ngô nhận to tát giữa những con người. Người khai
sinh ra điều gian manh, khai sinh ra những vấn đề chính là cá thể, chính
các ngài và tôi, chứ không phải thế gian, như chúng ta thường tưởng thế.
Thế gian, thế giới này là sự giao tương giữa người này với người khác.
Thế gian không phải là một thực thể ly cách các ngài và tôi; thế gian, xã
hội chính là liên giao mà chúng ta đã thiết lập hay tìm cách thiết lập để
cảm thông nhau.
Thế thì các ngài và tôi là vấn đề, chứ không phải thế giới, không có vấn
đề thế giới tách biệt ra ngoài chúng ta, mà thế giới chỉ là sự phóng rọi ra
bên ngoài những gì thầm kín bên trong tâm hồn chúng ta; do đó, muốn
tìm hiểu thế giới, chúng ta phải tìm chính chúng ta. Thế giới không phải
tách lìa xa lạ với chúng ta; chúng ta chính là thế giới, và những vấn đề
của chúng ta chính là những vấn đề của thế giới. Có nên lặp lại rằng
chúng ta quá biếng nhác trong tâm tưởng, biếng nhác đến nỗi chúng ta
nghĩ rằng những vấn đề thế giới không phải là việc của chúng ta và cho



rằng chỉ Liên Hiệp Quốc mới lo việc giải quyết những vấn đề ấy. Hoặc
những vấn đề ấy chỉ có thể giải quyết như thay đổi những vị lãnh tụ cũ
bằng những lãnh tụ mới. Chỉ có những đầu óc khờ dại nông cạn mới
nghĩ như vậy, vì chính chúng ta phải chịu trách nhiệm về thảm trạng đau
đớn hãi hùng hiện nay, phải chịu trách nhiệm về sự hỗn loạn hiện tại ở
thế giới, trận thế chiến luôn luôn đe dọa sắp nổ. Muốn chuyển hóa thế
giới, chúng ta phải bắt đầu chuyển hóa bản thể chúng ta; khi bắt đầu
chuyển hóa mình, điều quan trọng là ý định chủ hướng, ý định chủ
hướng phải là tự tri, tự giác, tự hiểu biết mình và không để người khác tự
chuyển hóa họ hoặc mang đến một sự đổi thay cải cách bằng cách mệnh
theo tả phái hoặc hữu phái. Một điều quan thế giớiọng là hiểu rằng đó
chính là trách nhiệm của chúng ta, trách nhiệm của các ngài và trách
nhiệm của tôi. Bởi vì dù thế giới ta đang sống có nhỏ bé đến đâu đi nữa,
mà nếu chúng ta có thể tự chuyển hóa mình, tự tạo tác ra một quan điểm
khác biệt triệt để trong đời sống thường nhật thì lúc ấy chúng ta sẽ ảnh
hưởng điều phục cả thế giới lớn rộng, toàn thể thế giới này, trọn vẹn
tương giao mở rộng với những người khác.
Như tôi đã nói nhiều lần, chúng ta đang tìm hiểu tiến trình tri kiến bản 
thân, một tiến trình hỗ tương, chứ không phải là một tiến trình đơn độc 
cô lập. Tiến trình tự tri, tự kiến, tự hiểu mình không phải bắt đầu từ việc 
chối bỏ thế gian, từ bỏ cuộc đời để rút lui về ẩn náu trong sự cô lập nào 
đó ; không, không phải thế, vì các ngài không thể nào sống trong sự cô 
lập ấy. Hiện tính là tương quan; không có gì là một cuộc hiện sinh cô lập. 
Chính vì đánh mất tương giao chính đáng cho nên mới xảy ra những sự 
xung đột va chạm, nạn khốn cùng kiệt quệ và sự tranh chấp đấu tố; dù 
thế giới của chúng ta có nhỏ bé thế nào đi nữa tương giao của chúng ta 
trong thế giới nhỏ hẹp ấy thì việc ấy không khác gì một ngọn sóng dâng 
tràn tiếp nối rộng lớn ra bên ngoài mãi mãi không bao giờ dứt. Hiểu 
được như vậy, tôi nghĩ rằng đó mới là điều quan trọng, chúng ta phải 
hiểu rằng thế giới là mối tương giao của chúng ta, dù là tương giao nhỏ 
hẹp đi nữa, đó cũng vẫn là tương giao; mà nếu chúng ta có thể mang đến 
sự chuyển hóa trong sự tương giao ấy, một sự hóa thân biến chuyển toàn 
triệt, chứ không phải hời hợt, nếu chúng ta có thể làm được như thế thì 
chúng ta đã bắt đầu tích cực chuyển hóa cả thế giới. Cuộc cách mạng 



thực sự không thể nào được thiết lập trên bất cứ một mẫu mực đặc biệt 
nào, dù là mẫu mực hữu phái hoặc tả phái. Cuộc cách mạng  thực sự phải 
là cuộc cách mạng của những giá trị , thay đổi toàn triệt những giá trị 
cảm thức thành ra những giá trị thực sự, những giá trị không xuất phát từ 
cảm quan hay không bị qui định, tạo tác do những ảnh hưởng hoàn cảnh 
chung quanh. Muốn tìm ra những giá trị thực sự để đem đến một cuộc 
cách mạng toàn triệt, một sự chuyển hóa triệt để hoặc một sự hồi sinh 
trọn vẹn, con người phải cần tự hiểu mình. Tự tri là bước đầu của đạo lý 
và đó mới là bước đầu của sự chuyển hóa hoặc phục sinh. Muốn tự hiểu 
mình, chúng ta cần phải có ý định chủ hướng là muốn hiểu – đó là sự 
khó khăn đầu tiên. Mặc dù hầu hết chúng ta đều bất mãn, hầu hết chúng 
ta đều muốn chuyển biến, chuyển hóa lập tức, nhưng sự bất mãn của 
chúng ta chỉ đưa đến việc tìm tới một kết quả nào đó ; vì bất mãn, chúng 
ta đã đi tìm một việc làm khác hay chỉ thụ động ngã quỵ với hoàn cảnh. 
Sự bất mãn, thay vì thổi lửa trong lòng ta, xui khiến ta đánh dấu hỏi 
trước đời sống, tra vấn trọn vẹn tiến trình của đời sống, thay vì thế, bất 
mãn đã uốn nắn qui tụ lại trong hướng đi khuôn khổ cạn hẹp; do đó, 
chúng ta trở thành tầm thường hời hợt, đánh mất nguyên động lực, đánh 
mất lửa tâm tư, sự mãnh liệt nội tâm để khám phá ý nghĩa trọn vẹn của 
đời sống con người. Vì lý do ấy, điều quan trọng nhất đối với chúng ta là 
phải khám phá ra mọi sự bằng chính bản thân chúng ta, bởi vì sự tự tri, 
tự giác, không thể nào thành tựu được qua trung gian của một người 
khác, chúng ta không thể tìm được tự tri trong bất cứ một quyển sách 
nào. Chúng ta phải khám phá, mà muốn khám phá thì phải có ý định 
khám phá, tìm kiếm, khảo sát. Khi nào mà ý định chủ hướng muốn khám 
phá, tìm hiểu, khảo sát sâu xa hãy còn quá yếu ớt hoặc không xuất hiện 
trong tâm trí mình thì việc tìm hiểu mình chẳng có ý nghĩa gì cả, vì 
chúng ta chỉ nói suông hoặc chỉ có ý muốn nhất thời thôi.
Thế thì mọi sự chuyển hóa thế giới chỉ có thể thực hiện được bằng sự
chuyển hóa bản thân, chuyển hóa ngay nơi tâm tư của mình, vì bản ngã
là sản phẩm và là thành phần của toàn thể tiến trình của đời sống con
người. Muốn tự chuyển hóa, chúng ta phải cần tự hiểu mình; không tự
hiểu mình, không hiểu được bản chất mình thì tư duy chính xác đã mất
nền tảng; không tự hiểu mình thì sự chuyển hóa tâm thức không thể nào



thể hiện được : mình phải hiểu mình là gì, không phải hiểu như muốn
mình phải là gì, vì nếu muốn như thế thì chỉ là một lý tưởng, nghĩa là
huyền ảo không thực; chỉ có những gì là hiện thể, đang là thì mới có thể
chuyển hóa được, chứ không phải những gì mình muốn nó biến thể theo
ý muốn của mình. Muốn hiểu rõ mình là thế nào, đúng theo bản chất
thông thường trung trực của mình thì phải cần có một trí óc linh hoạt
nhanh nhẹn, sống động phi thường, bởi vì những gì đang là hiện thể thì
thường xuyên biến dạng hóa thân từng giây phút, luôn luôn thay đổi, mà
muốn rõi theo sự thay đổi linh động ấy một cách nhanh nhẹn, nhất định
tâm trí mình không bị ràng buộc theo một tín điều hay một tín ngưỡng
đặc biệt nào, trong bất cứ khuôn mẫu hành động đặc thù nào. Nếu các
ngài muốn theo bất cứ sự vật gì mà phải bị vướng buộc triền phược thì
không thể nào thành tựu được. Muốn hiểu thực chất, thực tính của mình,
chúng ta phải ý thức, trí óc phải được tự do, trí óc phải nhanh nhẹn, thức
thời linh động, chỉ có trí óc như vậy mới được tự do, không bị ràng buộc
trong tất cả tín ngưỡng, trong tất cả hệ trình ý niệm, bởi vì những tín
ngưỡng và những lý tưởng chỉ cho các ngài một sắc thái nào đó và làm
phân tán bại hoại trực kiến chân chính. Nếu các ngài muốn biết bản chất
trung trực của các ngài, các ngài không thể nào tưởng tượng hình dung
hay đặt tín ngưỡng vào một sự thể nào đó mà không phải là bản thể của
các ngài. Nếu tôi tham lam, đố kỵ, tàn nhẫn bạo động, phũ phàng mà lại
chỉ muốn vươn tới lý tưởng bất bạo động, ly dục : việc vươn tới lý tưởng
ấy chẳng có một mảy may giá trị nào cả. Nhưng hiểu biết rằng mình là
kẻ tham lam, đố kỵ, hoặc bạo động, muốn biết và hiểu như vậy đòi hỏi
chúng ta phải có một sự trực nhận bén nhạy, phải thế không? Đòi hỏi
chúng ta phải thành thực, chính trực, sáng sủa minh bạch trong tư tưởng,
trái lại việc chạy đuổi theo một lý tưởng nào đó để trốn sự thực thì chỉ là
một việc thoát ly thực tại, chạy trốn thực tại, việc ấy ngăn chận các ngài
và không để các ngài khám phá và hành động trực tiếp để chuyển hóa
bản chất các ngài.
Hiểu bản chất của mình, dù bản chất ấy là gì đi nữa, dù xấu hay đẹp, dù
hung bạo hay tàn nhẫn, hiểu bản chất mình một cách ngay thẳng là sự bắt
đầu của nhân đức. Nhân đức rất cần thiết cho chúng ta vì nó mang đến tự
do. Chỉ trong nhân đức các ngài mới có thể khám phá rằng các ngài đang



sống, chứ không phải trong việc tôi luyện một đức hạnh nào đó, việc tôi
luyện ấy chỉ tạo ra sự kính trọng, chứ không tạo ra giao cảm và tự do.
Một người có nhân đức khác hẳn một người muốn trở nên nhân đức.
Nhân đức chỉ xuất hiện khi chúng ta hiểu cái đang là , hiện thể, thực thể,
trái lại muốn trở thành nhân đức chỉ là triển hạn trì hoãn che đậy khuất
lấp cái đang là hiện thể, thực thể mà mình muốn nó chuyển hóa theo lòng
tham dục của mình. Vì thế khi muốn trở thành kẻ nhân đức, các ngài đã
tránh hành động trực tiếp để chuyển hóa thực tại, hiện thể, cái đang là .
Tiến trình trốn lánh thực tại , trốn lánh cái đang là qua sự khuôn đúc tôi
luyện lý tưởng thì được mọi người coi như là nhân đức; nhưng khi các
ngài khảo sát một cách kỹ lưỡng hơn, một cách trực tiếp hơn, các ngài sẽ
thấy rằng đó chẳng phải nhân đức gì cả. Đó chỉ là sự triển hạn lần lữa
không chịu đối mặt với hiện thể, chạm mặt với cái đang là. Nhân đức
không phải là trở thành cái không là bây giờ, trở thành một cái gì nghịch
lại hiện thể, bản chất trung thực của mình ; nhân đức là hiểu cái đang là,
lãnh hội thực tại, viên thông với thực thể, và nhờ đó được tự do giải
thoát, không còn bị ràng buộc trong hiện tại, trói buộc trong hiện thể.
Nhân đức rất cần thiết chính yếu cho một xã hội đang bị tàn rữa nhanh
chóng. Muốn tạo ra một thế giới mới, một cơ cấu mới khác hẳn với nề
nếp cũ, chúng ta phải có tự do thoải mái để khai phá, khám phá; và muốn
được tự do thì phải có nhân đức, vì không có nhân đức thì không thể nào
có tự do được. Có thể nào một người thất đức muốn trở thành nhân đức
mà biết được nhân đức ? Người thất đức thì không thể nào được tự do,
và không thể nào hắn có thể khám phá ra thực tại. Thực tại chỉ có thể tìm
thấy trong việc lĩnh hội, tiếp nhận, giao cảm, hiểu được cái đang là;
muốn hiểu được cái đang là thì phải có tự do, tự do và thoát khỏi nỗi
niềm sợ hãi thực tại, sợ hãi cái đang là, sợ hãi những gì đang xảy ra trong
hiện tại.
Muốn hiểu được tiến trình ấy, chúng ta cần phải có ý định chủ tâm, muốn
hiểu, muốn biết cái đang là, theo đuổi mỗi một tư tưởng, mỗi một cảm
giác và mỗi một hành động; hiểu được cái đang là thì thực sự vô cùng
khó khăn, bởi vì cái đang là thì không bao giờ đứng yên một chỗ, không
bao giờ tĩnh chỉ, không bao giờ tĩnh chết, cứng đọng, cái đang là thì luôn
luôn di chuyển, vận hành, chuyển động thường xuyên. Cái đang là là



chính các ngài, bản chất của các ngài, hiện thể của các ngài, đó là bản
tính thực sự của các ngài, chứ không phải lý tưởng, hình ảnh xa vời mà
các ngài muốn trở nên; nó không phải là lý tưởng bởi vì tất cả lý tưởng
đều huyễn hoặc, không có thực, nhưng những gì đang xảy ra hiện nay,
những gì đang là thì chính là những gì các ngài đang làm, đang nghĩ và
đang cảm thấy từ giây phút này đến giây phút khác. Cái đang là là cái
đang xảy ra, đang hiện thực, và muốn hiểu hiện thực thì cần phải có một
trí óc sáng suốt, ý thức bốc cháy, nhanh nhẹn, tỉnh thức thường xuyên.
Nhưng nếu khi chúng ta bắt đầu phê phán biến thể cái đang là, nếu chúng
ta bắt đầu đổ lỗi và chống chế nó, bấy giờ chúng ta sẽ không còn hiểu
được sự vận hành của nó nữa. Nếu tôi muốn thông cảm một người nào
đó, tôi không thể nào phán xử kết án hắn được : tôi phải quan sát, khảo
sát hắn. Tôi phải thương yêu sự thể mà tôi đang khảo sát nghiên cứu.
Nếu các ngài muốn tìm hiểu thông cảm một đứa trẻ, các ngài phải
thương yêu và không phán xử khiển trách nó. Các ngài phải chơi đùa với
đứa trẻ ấy, ngắm nhìn những cử động, những nét độc đáo của tính nết,
những lề lối cư xử của đứa bé; nhưng ngược lại, nếu các ngài chỉ xử phạt
khiển trách, cưỡng chống hoặc qui trách đứa trẻ thì không thể nào nói là
các ngài đã chịu tìm hiểu cảm thông đứa bé nhỏ. Cũng thế, mỗi khi
muốn tìm hiểu lý giải tất cả những gì đang là, đang xảy ra, đang hiện thể,
mình phải xem xét, chú ý, chú tâm, chiêm nghiệm tất cả tư tưởng, ý nghĩ,
cảm giác và hành động của mình từ lúc này đến lúc khác, từng khoảnh
khắc từng giây phút. Đó là hiện thực, thực thể, hiện thể. Bất cứ hành
động nào khác, bất cứ lý tưởng hay bất cứ sự vận động ý thức hệ nào
khác, cũng đều không phải là hiện thực, thực tế; đó chẳng qua chỉ là hoài
vọng nhất thời, một ý muốn thèm khát huyễn hoặc, muốn trở nên một cái
gì khác cái đang là, cái đang xảy ra, đang hiện thực.
Muốn hiểu được cái đang là, chúng ta cần phải có một tâm trạng thoải
mái, không vướng bận với sự đồng hóa hay sự phán xử khiển trách, tâm
trí mình phải hoạt bát, mẫn tiệp, lanh lợi, nhưng dù nhanh nhẹn như thế,
vẫn thụ động, cởi mở đón nhận một cách vô vi tiêu cực. Chúng ta chỉ có
thể đạt tới trạng thái ấy khi chúng ta thực sự khao khát muốn tìm hiểu
một sự thể nào đó.; khi chúng ta thực sự chuyên tâm, chuyên chú một
cách hứng khởi mãnh liệt thì nhất định trạng thái tâm tư ấy xuất hiện



ngay lập tức. Lúc mình thực sự say sưa tìm hiểu cái đang là, trạng thái
thực của tâm hồn hiển nhiên mình không cần phải cưỡng chế, bức bách,
khắc phục hoặc kiềm chế nó; ngược lại, mình phải linh hoạt, thức thời,
mẫn tiệp một cách thụ động vô vi tiêu cực. Trạng thái ý thức linh hoạt ấy
chỉ xuất hiện khi mình nhanh nhẹn, lanh lợi, say sưa hứng thú trong ý
định chủ tâm tìm hiểu, thể nhận, lý giải sự thể.
Sự tự hiểu mình, sự tự tri căn bản ấy không thể nào thành tựu được nếu
mình chỉ trông cậy vào kiến thức, kiến giải, hoặc vào sự chứa chất, tích
lũy của những kinh nghiệm, đó chỉ là việc tôi luyện trí nhớ thôi. Mình
chỉ có thể hiểu mình trong mỗi một khoảnh khắc, từ giây phút này đến
giây phút khác. Nếu chúng ta chỉ chồng chất tích lũy kiến thức về bản
ngã, chính kiến thức ấy sẽ ngăn chận lại sự giao cảm thâm trầm, sâu sắc;
bởi vì kiến thức và kinh nghiệm chứa chất ấy trở thành trung tâm để cho
tư tưởng tập trung qui hướng mà phát hiện. Thế giới không khác chúng
ta và không khác những hoạt động của chúng ta, vì chúng ta là thế nào
thì chúng ta tạo ra những vấn đề thế giới như thế ấy; nỗi khó khăn, đối
với phần đông mỗi người, là không hiểu mình một cách trực tiếp, thay vì
thế, mình lại tìm kiếm một hệ thống ý thức, một phương pháp, một lề lối
hành tác để giải quyết bao nhiêu vấn đề nhân loại.
Thế thì có chăng một phương tiện, một hệ thống để mà mình có thể tự
hiểu mình?
Bất cứ một người khéo léo, bất cứ một triết gia nào cũng có thể sáng lập
một hệ thống, một phương pháp; nhưng điều quá rõ ràng ai cũng thấy,
việc chạy theo một hệ thống nào đó rốt cuộc cũng lại chỉ đạt được kết
quả do chính hệ thống ấy tạo ra, phải thế chăng? Nếu tôi theo một
phương pháp đặc biệt nào đó để tìm hiểu mình, bấy giờ tôi sẽ đạt được
kết quả mà chính phương pháp, hệ thống ấy đã khuôn định, nhưng hiển
nhiên kết quả ấy chẳng phải là sự tự hiểu mình, tự tri, tự ngộ.
Nói cho rõ ràng, khi khuôn rập theo một phương pháp, một hệ thống nào
đó, một phương tiện nào đó để mà tìm hiểu mình thì tôi đã hun đúc uốn
nắn tư tưởng tôi, hành động tôi, đúng theo một mẫu mực nào đó; nhưng
việc tự tri, tự tìm hiểu mình, nhất định không thể nào là việc khuôn đúc
ăn rập theo một mẫu mực nào đó.



Vậy thì chẳng có một phương pháp nào để tự tìm hiểu mình được. Đi tìm
kiếm một phương pháp nào đó vẫn chỉ luôn luôn ngụ ý tiềm tàng lòng
khát vọng đạt tới một kết quả nào đó hầu hết chúng ta đều muốn như
vậy. Chúng ta tuân theo quyền thế, quyền uy, nếu không là quyền thế uy
lực của một người nào đó thì lại là uy thế của một hệ thống ý niệm nào
đó, một ý thức hệ nào đó : bởi vì chúng ta muốn đạt đến một kết quả nào
đó khả dĩ thỏa mãn được lòng mình, khả dĩ mang đến sự an ninh bình an
tâm hồn. Thực ra, chúng ta không hề muốn tự hiểu mình, hiểu những
rung động, những phản ứng nội tâm, toàn thể tiến trình tư tưởng chúng
ta, ý thức cũng như vô thức; thay vì thế, chúng ta lại đuổi theo một hệ
thống ý niệm, một hệ thống nào đó có thể bảo đảm một kết quả nào đó
cho chúng ta. Nhưng sự đuổi theo một hệ thống vẫn luôn luôn là hậu quả
của lòng khát vọng muốn được an ninh, an bình, muốn được cố định dứt
khoát; hiển nhiên, kết quả không phải là sự tìm hiểu mình. Khi chúng ta
tuân theo một phương pháp, phương sách, chúng ta cần phải nhờ vả
quyền uy thế lực (uy thế của bậc tôn sư, sư phụ, đấng cứu thế, bậc đại
sư) để bảo đảm hứa hẹn cho chúng ta tất cả những gì chúng ta mong
muốn; nhất định đây không thể nào là con đường đưa dẫn tới tự giác
được.
Phải chăng quyền uy thế lực ngăn chận tất cả tự giác, tự tri? Ẩn núp dưới
chiêu bài quyền uy thế lực, nương náu dưới trướng một kẻ dẫn đạo, các
ngài có thể tạm thời có cảm giác rằng mình được an ninh, an lành tinh
thần, nhưng điều đó không thể nào đưa đến sự lãnh hội trọn vẹn tiến
trình nội tâm của bản thân . Vì thế, uy lực, trong tự thể của nó, chận
đứng tất cả ý thức trọn vẹn về bản thân và rút lại phá hủy tự do; chúng ta
chỉ có thể tìm được tinh thần sáng tạo, óc sáng tác, trong tự do mà thôi.
Chỉ khi nào mình hiểu được thì mới có thể sáng tác, sáng tạo. Hầu hết
chúng ta không bao giờ có được tinh thần sáng tạo trong đời sống; chúng
ta chỉ là những máy lặp đi lặp lại một cách vô ý thức, những đĩa hát chơi
hoài, trổi mãi những điệu nhạc buồn tẻ của kinh nghiệm, lặp đi lặp lại
một số kết luận nào đó hoặc một số hồi tưởng nào đó của chính mình hay
của kẻ khác. Sự lặp đi lặp lại ấy không thể là hiện thể sáng tạo, đó chỉ là
những gì chúng ta mong muốn thôi. Bởi vì chúng ta mong muốn được an
toàn trong nội tâm, chúng ta cứ mải miết đi tìm những phương pháp,



phương tiện, để được an bình, an ninh, an toàn, thế rồi chúng ta đã tạo ra
quyền thế uy lực, sùng bái thờ lạy một kẻ nào đó, việc ấy đã phá hủy sự
giao cảm lãnh hội, phá hủy sự thanh bình trầm lặng tự nhiên của tâm
thức, chỉ có sự thanh bình trầm lặng ấy mới có thể đưa chúng ta đến tâm
thái sáng tạo trước đời sống.
Thực quá rõ ràng, nỗi khó khăn của hầu hết chúng ta là đã đánh mất cảm
thức sáng tạo. Có được tinh thần sáng tạo sáng tác không có nghĩa là
chúng ta phải vẽ tranh hay làm thơ và trở nên nổi tiếng nổi danh nhờ
những tác phẩm của mình. Đó không có gì là sáng tạo cả : thực ra đó chỉ
là khả năng diễn đạt một ý tưởng nào đó mà quần chúng ca ngợi hay bỏ
quên, hững hờ không biết đến. Chúng ta đừng bao giờ nhầm lẫn khả
năng và tinh thần sáng tạo. Khả năng, tài năng không phải là tinh thần
sáng tạo. Óc sáng tác, tinh thần sáng tạo là một trạng thái hoàn toàn khác
hẳn, phải thế không ? Đó là một trạng thái mà bản ngã vắng mặt, mà tâm
trí không còn là nơi tập trung những kinh nghiệm của chúng ta, những
tham vọng, những sự tra tìm và những lòng khát vọng của chúng ta. Tinh
thần sáng tạo không phải là một trạng thái liên tục, nó mới lạ từ giây
phút này đến giây phút khác, nó di động biến chuyển, trong sự vận hành
ấy không thể tìm thấy cái “tôi”, bản ngã, và tư tưởng không bị qui hướng
tập trung về một cứ điểm kinh nghiệm đặc biệt nào, về bất cứ tham vọng,
thành tựu, mục đích và động lực nào cả. Chỉ khi nào bản ngã không có ở
đó thì mới phát hiện tinh thần sáng tạo, chỉ có tình trạng ấy mới chứa
đựng thực tại, thực thể sáng tạo vạn hữu. Nhưng chúng ta không thể nào
ý niệm được, hội ý, hay tưởng tượng hình dung trạng thái ấy, chúng ta
không thể đặt phương trình hoặc ghi chép, cóp chép nó, chúng ta không
thể nào đạt tới trạng thái ấy qua trung gian của một hệ thống qua trung
gian của bất cứ một triết lý nào, qua trung gian của bất cứ kỷ luật nào;
trái lại, trạng thái ấy chỉ có thể xuất hiện qua sự lãnh hội toàn thể tiến
trình bản thân.
Tự tri bản thân không thể là một kết quả, một sự hội thành, tập đại thành;
tự tri là thấy mình, nhìn thấy mình từ giây phút này đến giây phút khác
trong lăng kính của tương giao, tương hệ của mình đối với tài sản, đối
với những sự vật đối với con người và đối với những ý tưởng, nhưng
chúng ta cảm thấy quá khó khăn trong việc giữ tâm trí mình được linh



hoạt nhanh nhẹn tỉnh táo để thức tỉnh, để ý thức sáng suốt, và chúng ta
lại muốn làm tê liệt nhàm chán tâm trí chúng ta bằng cách chạy theo một
phương pháp nào đó, bằng cách chấp nhận những quyền uy thế lực,
những mê tín dị đoan và những lý thuyết khả dĩ làm thỏa mãn tâm hồn
chúng ta; vì thế tâm trí chúng ta đã trở nên khắc khoải, mệt nhọc, chán
chường, thờ ơ, lãnh đạm, vô tri giác. Tâm trí như thế thì không thể nào
nói đến trạng thái sáng tạo. Tâm thái sáng tạo chỉ đến với ta khi nào bản
ngã, nghĩa là tiến trình tri nhận và tích lũy không còn liên tục nữa; bởi vì,
tựu chung, ý thức chính là bản ngã, là trung tâm của thị nhận, và thị nhận
chỉ là tiến trình của sự tích lũy kinh nghiệm. Nhưng tất cả chúng ta đều
sợ hãi khi biết mình không là gì cả, bởi vì chúng ta đều muốn trở nên cái
gì đó. Con người nhỏ nhoi thì muốn trở thành người to lớn, người thất
đức thì muốn trở thành kẻ nhân đức, kẻ ốm yếu ngu muội thèm khát
quyền thế, địa vị và uy lực. Đó là hành động liên tục của tâm trí. Kẻ nào
có tâm trí như thế thì không thể nào trầm lặng được và không thể nào
hiểu được tâm thức sáng tạo.
Muốn chuyển hóa thế giới chung quang ta, chuyển hóa sự khốn khổ
chiến tranh, nạn thất nghiệp, nạn đói, sự phân chia giai cấp và tất cả sự
hỗn loạn khắp nơi thì chúng ta phải chuyển hóa chính bản thân mình.
Cuộc cách mạng phải bắt đầu được nhóm dậy trong chính tâm tư mình,
chứ không phải lệ thuộc vào bất cứ tín ngưỡng nào hay ý thức hệ nào,
bởi vì cách mạng xây dựng trên một ý tưởng, hay khuôn đúc theo một
mẫu mực đặc biệt nào đó thì chẳng có gì là cách mạng cả. Muốn đem lại
một cuộc cách mạng từ căn rễ trong tâm hồn mình, mình phải hiểu được
toàn thể tiến trình tư tưởng và cảm giác mình trong sự giao du hỗ tương.
Đó mới là sự giải quyết duy nhất cho tất cả vấn nạn, tất cả vấn đề; không
còn phải tuân theo những kỷ luật nào nữa, không còn tín ngưỡng nào,
không còn ý thức hệ nào, không còn tôn sư thầy dạy nào nữa. Khi nào
chúng ta có thể tự hiểu mình đúng như mình đang là từ giây phút này
đến giây phút khác mà không phải vướng trong tiến trình tích lũy, chỉ lúc
ấy chúng ta mới thấy được sự trầm lặng thư thái hiện đến, sự trầm lặng
ấy không phải là sản phẩm của tâm trí, sự trầm lặng thanh bình an tĩnh
không phải do tưởng tượng, cũng không phải do nỗ lực tôi luyện. Chỉ khi



nào mình đạt được tâm thái tĩnh lặng ấy thì tâm thức sáng tạo mới được
bừng dậy.
 
 
 
 

CHƯƠNG V
HÀNH ĐỘNG VÀ Ý TƯỞNG
 
 

Tôi muốn thảo luận vấn đề hành động. Vấn đề này có thể khá khó khăn
phức tạp trong bước đầu, nhưng tôi mong rằng khi suy tưởng một cách
chín chắn hơn, chúng ta sẽ có thể thấy được vấn đề minh bạch hơn, vì
trọn vẹn đời sống chúng ta, trọn cuộc đời chúng ta, chỉ là một biến trình
hành động.
Hầu hết chúng ta đều sống trong một chuỗi hành động lê thê, những
hành động dường như không liên hệ gì với nhau, rã rời, đưa dẫn đến nạn
phân hóa và phẫn chí vô vọng. Đây là một vấn đề có liên hệ với mỗi một
người trong chúng ta, vì ta sống bằng hành động, và không hành động
không thể có được đời sống, không thể có được kinh nghiệm, không thể
có được tư tưởng. Tư tưởng chính là hành động, chỉ đeo đuổi hành động
trong một cấp độ ý thức đặc biệt nào đó, chỉ đeo đuổi khía cạnh hời hợt
bên ngoài của ý thức, chỉ vướng bận ràng buộc với hành động bên ngoài
mà không hiểu được biến trình trọn vẹn của chính hành động, như thế
chỉ có nghĩa là đưa mình đến sự phẫn chí vô vọng, khốn khổ mê cung
không thể nào tránh được.
Đời sống chúng ta là một chuỗi những hành động hay một biến trình
hành động trong những cấp độ khác nhau của ý thức. Ý thức là thể
nghiệm gọi tên và ghi chép. Nghĩa là ý thức chỉ là sự thách đố và sự đáp
ứng, nói rõ hơn là thể nghiệm, rồi đặt tên hay gọi danh, rồi ghi lại, chép
lại, tức là trí nhớ, ký ức. Biến trình này, chính là hành động, phải thế
không ? Ý thức là hành động, không thể có được hành động nào mà
không có sự thách đố, đáp ứng, mà không có thể nghiệm, đặt tên hay gọi
danh.



Thế thì hành động tạo tác ra người hành động. Nói rõ hơn, người hành
động chỉ xuất hiện khi hành động có được một kết quả nào đó, một cứu
cánh để hướng tới. Nếu không có kết quả nào cả trong hành động, người
hành động cũng chẳng có lý do tồn tại, nhưng nếu có một cứu cánh hay
một kết quả nào đó để hướng tới, lúc ấy chính hành động tạo tạo ra
người hành động. Thế thì người hành động , hành động và cứu cánh hay
kết quả chỉ là một biến trình nhất trí, một biến trình độc nhất; biến trình
này chỉ xuất hiện thành hình khi hành động có được một cứu cánh trước
mặt. Hành động hướng về một kết quả nào đó chính là ý chí ; nếu không
thế thì làm gì có ý chí, phải thế chăng ? Sống tham vọng muốn đạt tới
một cứu cánh nào đó, lòng ham muốn ấy tạo ra ý chí, ý muốn, tức là
người hành động; nói rõ hơn, tôi muốn thành đạt, tôi muốn viết một
quyển sách, tôi muốn trở nên một người giàu sang, tôi muốn vẽ một bức
tranh.
Chúng ta quá quen thuộc với ba trạng thái này : người hành động, hành
động và cứu cánh. Đó, đời sống hàng ngày chúng ta chỉ gồm thế. Tôi
đang vừa giải bày cái đang là, nhưng chúng ta sẽ bắt đầu hiểu cách
chuyển hóa cái đang là, chỉ lúc nào chúng ta khảo sát nó một cách rõ
ràng hơn, để đừng rớt lại bất cứ ảo tưởng hay thành kiến nào, bất cứ ý
kiến chủ quan nào về nó. Thế thì ba trạng thái làm thành kinh nghiệm :
người hành động, hành động và kết quả ; ba trạng thái ấy hiển nhiên là
một biến trình chuyển dịch, trở nên, hình thành ? Phải thế ? Nếu không
có người hành động, nếu không có hành động hướng đến một cứu cánh,
không thể nào có được sự biến dịch trở thành; nhưng đời sống, như ta đã
biết rõ, đời sống hàng ngày của chúng ta là một biến trình chuyển dịch,
hình thành, trở nên , trở thành. Tôi đang nghèo và tôi hành động, với một
cứu cánh trước mắt là trở nên giàu sang phú quí. Tôi xấu xa và tôi muốn
trở nên đẹp đẽ. Như thế, đời sống tôi là một biến trình trở nên : trở thành
một cái gì đó. Ý chí ý muốn thể hiện là ý chí, ý muốn tựu thành, trở
thành, trong những cấp độ khác nhau của ý thức, trong những trạng thái
khác nhau, trong đó gồm đủ sự thách đố, đáp ứng, đặt tên và ghi chép.
Thế thì sự hình thành, sự trở thành là tương tranh xung đột, sự trở nên,
trở thành là nỗi đau khổ, phải vậy chăng ? Có phải chăng nó chỉ là sự



phấn đấu thường xuyên liên tục; tôi là thế này, và tôi muốn trở nên thế
kia.
Thế vậy. hiện giờ là : có thể nào có được hành động mà không có sự trở
thành trở nên không ? Có thể nào có được hành động không đau đớn,
không giao tranh liên tục như vậy không ? Nếu không có cứu cánh nào
cả thì cũng không có người hành động nào hết, vì hành động với một cứu
cánh trước mặt, chính là hành động có cứu cánh ấy đã tạo ra người hành
động. Nhưng có thể nào có được hành động không cứu cánh, và do đó
không có người hành động ? Có hành động nào như thế ? Nghĩa là hành
động mà không mong đạt tới một kết quả? Hành động như thế không còn
là sự trở thành, trở nên nữa, vì không còn trở nên, trở thành, cho nên
hành động ấy không còn là sự xung đột nữa. Có một trạng thái hành
động, một trạng thái hiện nghiệm mà không có người thể nghiệm và
không có cả kinh nghiệm. Nói như vậy có giọng điệu triết lý, nhưng thực
sự điều ấy rất giản dị.
Trong giây phút hiện nghiệm, các ngài không ý thức được bản thân các
ngài như là kẻ thể nghiệm, kẻ trải qua kinh nghiệm ở bên ngoài chính
kinh nghiệm, các ngài đang ở trong trạng thái hiện nghiệm. Có thể lấy
một thí dụ giản dị như lúc các ngài đang giận. Trong khoảnh khắc nổi
giận, không có cái gì gọi là kinh nghiệm và cũng chẳng có cái gì gọi là
người trải qua kinh nghiệm, lúc ấy, chỉ có một trạng thái duy nhất là
trạng thái hiện nghiệm, trực nghiệm. Nhưng lúc các ngài không còn giận
nữa, lúc ấy, một tí tắc sau sự hiện nghiệm ấy thì mới xuất hiện người trải
qua kinh nghiệm và kinh nghiệm, người hành động và hành động với
một cứu cánh trước mặt, tức là ý định muốn dứt bỏ hoặc đàn áp cơn giận
dữ. Chúng ta thường ở trong trạng thái ấy luôn, trong trạng thái hiển
nghiệm; nhưng chúng ta cũng thường lướt qua trạng thái ấy ngay sau đó
và lúc ấy lại bắt đầu gọi tên cho trạng thái ấy, đặt tên và ghi chép nó lại,
thế thì đã tạo ra sự ghi chép liên tục cho sự trở thành trở nên.
Nếu chúng ta có thể hiểu được hành động trong ý nghĩa căn bản chính 
tiếng ấy, lúc đó sự lý ngộ ấy cũng sẽ ảnh hưởng đến những sinh hoạt hời 
hợt của chúng ta, nhưng trước tiên hết chúng ta cần phải hiểu bản chất 
căn bản  của hành động. Vậy, phải chăng hành động được sinh thành bởi 
một ý tưởng nào đó? Phải chăng các ngài có một ý tưởng nào đó trước 



hết, rồi sau đó mới hành động? Hay phải chăng hành động đi trước và rồi 
hành động tạo ra xung đột, cho nên các ngài xây dựng một ý tưởng nào 
đó chung quanh nó ? Có phải hành động đã tạo ra người hành động hay 
người hành động lại đi trước hành động?
Khám phá ra cái gì đi trước, là một điều rất quan trọng. Nếu ý tưởng đi
trước, rồi hành động chỉ là thuận theo ý tưởng ấy, hành động như vậy
chẳng phải là hành động nữa mà chỉ là phỏng theo, bắt chước, bức bách
cưỡng ép theo ý tưởng nào đó. Ý thức được điều này rất là quan trọng, vì
khi nào mà xã hội chúng ta phần lớn chỉ được xây dựng trên bình diện trí
thức hay ngôn từ thì đối với chúng ta ý tưởng phải đi trước, hành động đi
theo sau đó. Trong trường hợp như thế, hành động chỉ là đầy tớ của một
ý tưởng nào đó và chỉ xây dựng ý tưởng thôi thì rõ là tai hại cho hành
động.
Những ý tưởng lại khai sinh ra những ý tưởng khác, và khi chỉ khai sinh
ý tưởng thôi thì những ý tưởng chằng chịt ấy gây ra xung đột chống đối
mâu thuẫn, xã hội thành nặng chĩu vướng víu trong biến trình tri thức
của sự vận hành ý niệm. Cơ cấu xã hội chúng ta rất là tri thức, chúng ta
tôi luyện tri thức và đánh mất tất cả những yếu tố khác của bản thân và bị
ngột ngạt trong những ý tưởng.
Có thể nào những ý tưởng tạo ra hành động không? Hay những ý tưởng
chỉ khuôn đúc tư tưởng để rồi giới hạn hành động? Khi hành động bị một
ý tưởng thúc đẩy, hành động ấy chẳng bao giờ có thể giải phóng được
con người? Hiểu được điều này là vô cùng quan trọng . Nếu một ý tưởng
uốn nắn hành động, hành động ấy không thể nào mang đến sự giải quyết
cho những nỗi khốn khổ của chúng ta, bởi vì, trước khi ý tưởng được thể
hiện trong hành động, trước tiên chúng ta cần phải khám phá xem ý
tưởng đã xuất hiện thành hình như thế nào. Khảo sát , nghiên cứu sự vận
hành của ý niệm, sự kết thành của những ý tưởng, thuộc phe xã hội, phe
Tư bản, phe Cộng sản hay ý tưởng thuộc những tôn giáo khác nhau, sự
khảo sát ấy rất là tối ư quan trọng đối với chúng ta , nhất là khi xã hội
chúng ta đang ở bên bờ vực thẳm, chờ chực mời mọc một nỗi hiểm họa
mới, một sự cắt đứt phân ly khác. Kẻ nào thực sự nghiêm chỉnh trong ý
định tìm kiếm sự giải quyết cho bao nhiêu vấn đề phức tạp của chúng ta



thì trước hết cần phải lãnh hội biến trình của sự vận hành ý niệm nói
trên.
Đối với chúng ta, một ý tưởng có nghĩa là gì? Một ý tưởng được xuất
hiện hình thành như thế nào ? Ý tưởng và hành động có thể nào liên kết
chung nhau không ? Giả thử rằng tôi có một ý tưởng nào đó và tôi muốn
thể hiện nó. Tôi tìm kiếm một phương pháp để thể hiện ý tưởng ấy, và tôi
suy tưởng, đánh mất thời giờ và năng lực để tranh luận về cách thể hiện
ý tưởng ấy. Nếu thế, tìm hiểu cách thành hình của những ý tưởng rất là
quan trọng, chỉ khi nào đã khám phá ra sự thực ấy, chúng ta mới có thể
thảo luận về vấn đề hành động. Nếu không thảo luận về những ý tưởng
mà lại chỉ tìm cách hành động thôi thì việc ấy chẳng có ý nghĩa gì cả.
Làm thế nào các ngài có được một ý tưởng nào đó; một ý tưởng rất giản
dị, không cần phải triết lý; tôn giáo hay kinh tế gì cả? Làm thế nào các
ngài có được một ý tưởng giản dị thông thường ? Hiển nhiên nó là một
biến trình tư tưởng? Ý tưởng chỉ là kết quả của một biến trình tư tưởng.
Nếu không có biến trình tư tưởng, không thể nào có được ý tưởng. Thế
thì tôi phải tìm hiểu chính biến trình tư tưởng trước khi tìm hiểu sản
phẩm của nó, tức là ý tưởng. Tư tưởng là gì ? Khi nào các ngài suy nghĩ,
các ngài tư tưởng ? Hiển nhiên không thể nào chối cãi được, tư tưởng là
kết quả của một sự đáp ứng, đáp ứng của thần kinh hệ hay của tâm lý,
phải thế chăng ? Tư tưởng là sự đáp ứng trực tiếp của những giác quan
đối với một khích động nào đó; hoặc nó là sự đáp ứng tâm lý, sự đáp ứng
của trí nhớ, ký ức tích lũy. Có sự đáp ứng trực tiếp của những giây thần
kinh đối với một khích động nào đó, và có một sự đáp ứng tâm lý xuất
phát từ ký ức tích lũy, kể cả ảnh hưởng của nòi giống, bè nhóm, sư phụ,
gia đình, truyền thống, vân vân, tất cả những thứ đó được các ngài gọi là
tư tưởng. Thế thì phải chăng biến trình tư tưởng là sự đáp ứng của ký ức
? Các ngài sẽ không có được tư tưởng nào cả, nếu các ngài không có trí
nhớ, ký ức, sự đáp ứng của trí nhớ đối lại một kinh nghiệm nào đó, chính
sự đáp ứng ấy đã khiến cho biến trình tư tưởng được tác động vận hành.
Thí dụ như khi tôi tự gọi mình là một người Ấn, tôi đã có ký ức tích lũy
về chủ nghĩa quốc gia. Sự tích trữ trí nhớ về những phản ứng quá khứ,
những hành động, những tiềm ý, những truyền thống, tập quán, tất cả sự
tích lũy ký ức ấy đã đáp ứng lại sự gợi thách của một người Hồi giáo,



người đạo Phật hoặc đạo Thiên Chúa; sự đáp ứng của ký ức đối lại với
một sự thách đố bên ngoài đã tạo ra biến trình tư tưởng. Hãy nhìn biến
trình tư tưởng đang vận hành trong tâm trí các ngài và các ngài có thể
chứng nghiệm được sự thực này một cách trực tiếp. Một người nào đó đã
mạ lỵ sỉ nhục ngài, và sự mạ lỵ sỉ nhục ấy còn lưu lại trong ký ức ngài,
nó thuộc vào thành phần của hậu cảnh tâm tư ngài. Khi ngài gặp lại
người ấy sự gặp gỡ ấy tức là sự thách đố, sự đáp ứng lại chính là trí nhớ
điều mạ lỵ sỉ nhục ấy. Thế thì sự đáp ứng của ký ức, tức là biến trình tư
tưởng, đã tạo ra một ý tưởng nào đó, do đó, ý tưởng ấy luôn luôn vẫn bị
qui định, chúng ta phải ghi nhận điều quan trọng này. Nói rõ hơn, ý
tưởng là sự đáp ứng của ký ức, và ký ức vẫn luôn luôn bị qui định. Ký ức
luôn luôn thuộc về quá khứ, và quá khứ được hồi sinh trong hiện tại bởi
một sự thách đố nào đó. Chính ký ức chẳng có đời sống riêng biệt nào
cả, nó chỉ sinh hoạt trong hiện tại khi phải đối mặt va chạm với một sự
thách đố nào đó xảy tới. Và phải chăng tất cả ký ức, dù chìm hay nổi,
đều bị qui định ? Vì thế chúng ta phải tìm hiểu bằng một đường lối khác
hẳn. Các ngài phải tự kiểm trong nội tâm các ngài , tìm hiểu xem rằng có
phải các ngài đang tác động trên một ý tưởng nào đó và xem có thể nào
có được hành động mà không có sự vận hành của ý niệm. Chúng ta hãy
tìm xem nội dung của hành động không lệ thuộc vào ý tưởng.
Khi nào các ngài hành động mà không phải vướng kẹt trong sự vận hành
của ý niệm ? Khi nào có thể có được hành động không phải là hậu quả
của kinh nghiệm ? Như chúng ta đã bàn bạc, bất cứ một hành động nào
được xây dựng nền tảng trên kinh nghiệm đều phải giới hạn và chỉ làm
chướng ngại án ngữ. Hành động nào không phải là kết quả của một ý
tưởng thì tất nhiên phát hiện đột ngột bất ngờ một cách tự nhiên, lúc biến
trình tư tưởng xuất phát từ kinh nghiệm không còn kiểm soát hành động;
nói thế nghĩa là chúng ta có thể thực hiện được hành động độc lập, không
lệ thuộc vào kinh nghiệm, khi nào tâm trí không còn kiểm soát hành
động nữa. Chỉ khi nào mình đạt tới trạng thái ấy mới thể hiện được sự
giao cảm : chỉ khi nào tâm trí xây dựng trên kinh nghiệm không còn
khuôn đúc hành động nữa. Hành động là gì, lúc biến trình tư tưởng
không còn nữa ? Có thể nào thực hiện được hành động mà không kẹt
trong biến trình tư tưởng ? Nói rõ hơn như chẳng hạn lúc tôi muốn xây



cất một cây cầu, một ngôi nhà, tôi biết rõ kỹ thuật xây cất và kỹ thuật ấy
chỉ cách tôi xây cất cho đàng hoàng.
Chúng ta gọi đó là hành động. Viết một bài thơ, vẽ một bức tranh, gánh
vác trách nhiệm hành chánh, những phản ứng xã hội hoàn cảnh, tất cả
những việc làm này đều được gọi là hành động. Tất cả hành động này
đều được thiết lập trên một ý tưởng nào đó hoặc một kinh nghiệm đã qua
nào đó, ý tưởng hoặc kinh nghiệm ấy uốn nắn hành động. Nhưng có thể
nào thực hiện được một hành động, lúc biến trình ý niệm không vận
hành ?
Nhất định là có thể thực hiện được hành động ấy khi nào ý tưởng ngừng
lại, ý tưởng chỉ dứt đi khi nào tình thương, tình yêu thoáng hiện. Tình
yêu không phải là ký ức, trí nhớ. Tình yêu không phải là kinh nghiệm.
Tình yêu không phải là nghĩ nhớ đến một người mình đang yêu, vì việc
nghĩ nhớ ấy chỉ là tư tưởng. Các ngài không thể nghĩ về tình yêu được.
Các ngài có thể nghĩ tới người các ngài đang yêu hay qui phục, như bậc
tôn sư, hình tượng, vợ, chồng ; nhưng ý nghĩ, tư tưởng chỉ là biểu tượng,
không phải là thực thể, tức là tình yêu. Do đó tình yêu không phải là một
kinh nghiệm.
Khi nào có tình yêu thì có hành động ngay lập tức, phải thế không ? Và
hành động ấy phải chăng mới giải phóng ? Hành động ấy phải là kết quả
của sự vận hành tâm niệm, không thể nào có biên giới phân cách giữa
tình yêu và hành động như trường hợp giữa ý tưởng và hành động. Ý
tưởng luôn luôn cũ kỹ, ám bóng đen phủ lên hiện tại; và chúng ta phải
luôn luôn cố gắng xây lại nhịp cầu nối tiếp hành động và ý tưởng. Khi
nào tình yêu xuất hiện , tình yêu ở đây không có nghĩa sự vận hành tâm
thức, vận hành ý niệm, cũng không có nghĩa trí nhớ, ký ức ; và không
phải là hậu quả của một kinh nghiệm nào đó, một kỷ cương tác hành nào
đó, khi nào tình yêu xuất hiện và không mang những ý nghĩa vừa kể, lúc
đó, ngay lập tức, chính tình yêu ấy là hành động rồi. Chỉ có điều độc
nhất này mới giải phóng được mọi sự. Không thể nào giải thoát được,
nếu sự vận hành tâm tưởng còn đó, nếu hành động còn bị khuôn đúc bởi
một ý tưởng, tức là bởi kinh nghiệm, nếu biến trình vận hành tâm niệm
ấy còn tiếp diễn thì tất cả hành động đều bị giới hạn. Lúc nào mình thấy
được sự thực này, lúc ấy chất tính của tình yêu mới xuất hiện; tình yêu ở



đây không còn lệ thuộc tâm thức và các ngài không thể nào nghĩ về tình
yêu được.
Mình phải ý thức trọn vẹn tiến trình vừa kể, tìm hiểu cách hình thành của
những ý tưởng, tìm hiểu xem hành động đã xuất phát từ những ý tưởng
như thế nào , giới hạn hành động ra làm sao và tùy thuộc vào cảm giác
thế nào. Tìm hiểu xem ý tưởng tùy thuộc ra làm sao và tùy thuộc vào
cảm giác thế nào, ý tưởng thuộc về ai, về phe tả hay phe cực hữu, điều ấy
hoàn toàn không quan trọng gì cả. Khi nào mình còn đeo bám vào những
ý tưởng, mình vẫn phải bị vướng trong một tâm thái chật vật khó lòng
thể nghiệm, trực nghiệm bất cứ sự việc gì. Lúc ấy, chúng ta chỉ sống hời
hợt trong cương thổ của thời gian, chỉ sống trong quá khứ, quá khứ tạo ra
cảm giác, hoặc nếu sống trong tương lai thì đó cũng chỉ là một hình thức
cảm giác khác. Chỉ khi nào tâm trí được giải thoát ra ngoài ý tưởng, chỉ
lúc ấy mới thành tựu được sự trực nghiệm hiện thể.
Những ý tưởng không phải là chân lý, và chân lý là một sự thể cần phải 
được trực nghiệm tức thì, từ giây phút này đến giây phút khác. Đó không 
phải là một kinh nghiệm mà các ngài có thể muốn  được, nếu có thể 
muốn được thì đó không phải là chân lý ; mà chỉ là cảm giác. Chỉ khi 
nào mình có thể vượt qua được mớ ý tưởng chằng chịt trong đầu (tức là 
bản ngã, cái “tôi” nghĩa là tâm trí, tâm trí ấy được liên tục đôi phần hay 
trọn vẹn), chỉ khi nào mình có thể vượt qua được những thứ ấy, khi nào 
tư tưởng được im lặng một cách trọn vẹn, chỉ lúc đó mới có được tâm 
thái trực nghiệm. Lúc đó, mình sẽ biết được bản tính của chân lý.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG VI
TÍN NGƯỠNG
 
 

Tín ngưỡng và kiến thức đều liên quan đến dục vọng ; nếu chúng ta có
thể lý giải được hai tiêu đề này thì có lẽ chúng ta có thể thấy được cách
vận hành của dục vọng và hiểu được những uẩn khúc của lòng ham
muốn.
Đối với tôi, dường như vấn đề tín ngưỡng là một trong những điều hầu
hết chúng ta đều hăm hở chấp nhận và xem như điều đương nhiên không
có gì đáng thắc mắc. Tôi không đả phá những tín ngưỡng. Chúng ta thử
cố gắng tìm cho ra lý do tại sao chúng ta đã chấp nhận những tín ngưỡng
; nếu chúng ta có thể hiểu những động lực duyên do của sự chấp nhận ,
lúc ấy có lẽ chúng ta chẳng những có thể hiểu được tại sao chúng ta làm
thế mà còn có thể giải thoát khỏi nó. Người ta có thể thấy rõ rằng những
tín ngưỡng chính trị, tôn giáo, quốc gia và những loại tín ngưỡng khác đã
phân hóa con người, tạo ra xung đột , hỗn loạn, và hiềm khích, đó là một
sự kiện quá hiển nhiên ; tuy thế chúng ta không muốn tước bỏ những tín
ngưỡng ấy. Nào là tín ngưỡng Ấn độ giáo, tín ngưỡng Thiên Chúa giáo,
Phật giáo và những thứ tín ngưỡng, vô số tín ngưỡng quốc gia và bè
phái, những ý thức hệ chính trị khác nhau , tất cả tương tranh, cố gắng
lôi kéo nhau về phe mình. Hiển nhiên người ta có thể thấy rõ rằng tín
ngưỡng đã phân hóa con người, tạo ra sự ngoan cố hẹp hòi ; vậy thì có
thể nào sống mà không cần phải có tín ngưỡng ? Mình chỉ có thể tìm
thấy điều đó khi mình có thể nghiên cứu bản thân trong tương giao với
một tín ngưỡng. Có thể nào sống trên đời này mà không cần đến một tín
ngưỡng, không phải thay đổi tín ngưỡng, không phải thay đổi tín ngưỡng
này bằng một tín ngưỡng khác, mà hoàn toàn tự do thoát khỏi tất cả mọi



tín ngưỡng, để mà mình gặp gỡ đời sống một cách mới lạ trong từng giây
phút ? Tựu chung, đây mới là chân lý : có khả năng gặp gỡ tất cả mọi sự
một cách mới lạ từ khoảnh khắc này đến khoảnh khắc khác, không bị qui
định bởi phản ứng của quá khứ để không còn chịu duyên quả tích lũy
gây ra chướng ngại giữa mình và cái đang là.
Nếu các ngài khảo sát rõ ràng thì các ngài sẽ thấy rằng một trong những
lý do khiến ta ham muốn chấp nhận một tín ngưỡng là sự sợ hãi. Nếu
chúng ta không có tín ngưỡng nào cả, những gì sẽ xảy đến cho chúng ta
? Phải chăng chúng ta rất sợ hãi những gì có thể xảy đến cho mình ? Phải
chăng chúng ta cảm thấy hoàn toàn bị mất mát, nếu chúng ta không có
một mẫu mực để hành động, xây dựng trên một tín ngưỡng, hoặc tín
ngưỡng vào Thượng đế hoặc vào chủ nghĩa Cộng sản hoặc vào chủ nghĩa
xã hội, hoặc vào chủ nghĩa đế quốc, hoặc vào một phương thức tôn giáo
nào đó , một tín điều nào đó mà chúng ta bị quy định thúc phược ? Và sự
chấp nhận một tín ngưỡng phải chăng chỉ là che đậy khuất lấp sự sợ hãi :
sợ hãi rằng mình thực sự chẳng là gì cả, sợ hãi rằng mình phải bị trống
rỗng tâm tư ? Nói cho cùng, một cái tách chỉ có ích lợi khi nó trống rỗng
; một đầu óc nhét đầy những tín ngưỡng, những tín điều, những quyết
đoán, những lời trích dẫn thực ra chỉ là một đầu óc thiếu sáng tạo ; đó là
một đầu óc chỉ lặp đi lặp lại. Phải chăng nhất định một trong những lý do
cắt nghĩa tại sao chúng ta đã hăm hở ham muốn chấp nhận những tín
ngưỡng là vì muốn trốn thoát khỏi sự sợ hãi, sợ hãi sự trống rỗng, sợ hãi
cô đơn một mình một thân, sợ hãi ngưng đọng, ngưng trệ, sợ hãi không
đến nơi đến chốn, sợ hãi không thành công, không thành tựu, không là
một nhân vật nào đó, không trở nên một nhân vật nào đó hay một cái gì
đó ? Và chúng ta có tự hiểu mình bằng cách chấp nhận tín ngưỡng ?
Không, trái lại hẳn. Một tín ngưỡng dù là chính trị hay tôn giáo, nhất
định đều ngăn chận lại sự tri ngộ bản thân. Tín ngưỡng tác động như một
bức màn ngăn che mà chúng ta chỉ nhìn bản thân mình qua bức màn
ngăn che ấy. Có thể nào chúng ta tri kiến bản thân mà không cần phải có
tín ngưỡng ? Có còn gì sót lại để tri kiến, nếu chúng ta tước bỏ những tín
ngưỡng ấy, quá nhiều tín ngưỡng mà mình đã cưu mang ? Nếu chúng ta
không có bất cứ tín ngưỡng nào để mà tâm trí tự đồng hóa với thứ tín
ngưỡng ấy, lúc bấy giờ tâm trí, khi không còn sự đồng hóa, vụt có thể tri



kiến bản thể đúng như là hiện thể và nhất định chỉ có lúc ấy mới thực sự
bắt đầu sự tri cảm bản thân. Vấn đề tín ngưỡng và kiến thức quả thực là
một vấn đề rất đáng lưu ý. Nó đã đóng một vai trò phi thường vô hạn
trong đời sống của chúng ta ! Chúng ta đã có biết bao nhiêu là tín
ngưỡng ! Hễ người nào càng trí thức, càng có học, càng văn hóa, càng
“tâm linh”, nếu tôi có thể dùng tiếng ấy, thì người ấy càng ít có khả năng
để tìm hiểu. Những con người đời nay hãy còn man rợ mang nặng vô số
là mê tín ngay cả trên thế giới hiện đại này. Có lẽ những người càng suy
tư trầm mặc, càng tỉnh thức càng linh động thì lại càng ít có tín ngưỡng.
Điều ấy có thể giải thích được là vì tín ngưỡng đã trói buộc, tín ngưỡng
cô lập hóa con người ; chúng ta đã thấy như thế ở khắp thế giới, thế giới
chính trị và kinh tế, cũng như thế giới gọi là “tâm linh”. Các ngài tin
rằng có Thượng đế, và có lẽ tôi tin rằng không có Thượng đế ; hay các
ngài tin vào sự tài chế trọn vẹn của quốc gai trong tất cả mọi lãnh vực và
trong tất cả mọi cá thể, và tôi tin vào sự kinh lịch riêng lẻ và tất cả những
thứ đại loại như thế ; các ngài tin rằng chỉ có một đấng Cứu thế ; và nhờ
đấng Cứu thế ấy, các ngài có thể đạt tới cứu cánh mục đích của các ngài
và tôi không tin thế. Thế là các ngài với tín ngưỡng của các ngài và tôi
với tín ngưỡng của tôi chúng ta đã tự quyết đoán với nhau. Dù vậy cả hai
bên vẫn nói đến tình thương, nói đến hòa bình, nói đến sự đoàn kết nhất
trí của nhân loại, cuộc nhân sinh đồng nhất, nói như thế thì tuyệt đối
chẳng có ý nghĩa gì cả ; bởi vì trong thực tế chính tín ngưỡng đã là một
tiến trình biến dịch của sự cô lập phân chia ly tán. Ngài là một người
theo Ấn độ giáo, tôi không theo Ấn độ giáo, ngài là một người Thiên
chúa giáo, chẳng hạn tôi là một người theo Hồi giáo, vân vân và vân vân.
Ngài nói đến tình huynh đệ và tôi cũng nói đến tình huynh đệ, tình
thương và hòa bình, nhưng trong thực tế chúng ta chia rẽ nhau, chúng ta
phân hóa nhau. Bất cứ người nào muốn có hòa bình, muốn sáng tạo lại
một thế giới mới, thế giới hạnh phúc , hiển nhiên người ấy không thể nào
tự cô lập hóa mình bằng bất cứ một hình thức tín ngưỡng nào đó . Có
phải rõ ràng như thế không ? Lời nói của tôi chỉ có thể là lời nói suông
thôi, nhưng nếu các ngài thấy được ý nghĩa, giá trị và sự thực của lời nói
ấy thì lời nói ấy sẽ tác động một cách hữu hiệu.



Chúng ta thấy rằng nơi nào có tiến trình tham dục vận hành nơi đó phải
có tiến trình cô lập qua hình thức tín ngưỡng. Hiển nhiên bởi vì các ngài
có tín ngưỡng để được bảo đảm an toàn trên bình diện kinh tế, tâm linh
cũng như nội tâm. Tôi không muốn nói đến những người theo một tín
ngưỡng vì một lý do kinh tế bởi vì họ đã được nuôi nấng để nương cậy
vào công ăn việc làm của họ và, do đó, phải theo đạo Thiên chúa hoặc
Ấn độ giáo hay bất cứ nhãn hiệu nào khác, họ theo bất cứ đạo nào để mà
có thể có công ăn việc làm. Chúng ta cũng không thảo luận về những
hạng người đeo dính vào tín ngưỡng nào đó , vì muốn tiện nghi dễ dãi,
có lẽ đó cũng là trường hợp của hầu hết chúng ta. Vì muốn tùy nghi,
chúng ta tin tưởng vào một mớ gì đó. Xua qua một bên những lý do kinh
tế này, chúng ta phải đi sâu vào vấn đề hơn nữa. Lấy thí dụ hạng người
tin tưởng mãnh liệt vào một sự thể nào đó thuộc phạm vi kinh tế, xã hội
hay tâm linh ; phải chăng phía sau niềm tin ấy vận hành tiến trình tham
dục tâm lý muốn được an toàn an ninh bảo đảm ? Và lúc bấy giờ khởi
lên lòng tham muốn được tiếp diễn liên tục. Nơi đây chúng ta không thảo
luận để tìm hiểu xem có hay là không có sự liên tục, sự diễn tiếp trong
tâm thức ; chúng ta chỉ thảo luận sức xung động, mối thúc đẩy thường
xuyên trong việc muốn tin tưởng, muốn có một tín ngưỡng. Một người
có tâm hồn thái hòa, một người thực sự muốn tìm hiểu trọn vẹn tiến trình
của nhân sinh, người ấy không thể nào bị ràng buộc bởi bất cứ tín
ngưỡng nào, phải thế không ? Người ấy thấy ngay rằng lòng tham dục
vận hành trong tâm hồn mình thật ra chỉ là một phương tiện để được an
toàn. Khoan, các ngài đừng vội đứng trên bình diện ngược lại mà cho
rằng tôi đang thuyết giảng vô thần, vô tôn giáo. Đó không phải là quan
điểm của tôi đâu. Quan điểm của tôi rõ ràng là : khi nào chúng ta chưa
hiểu được tiến trình tham dục trong hình thức của tín ngưỡng thì nhất
định phải xảy ra tranh giành xung đột, thống khổ, và con người sẽ chống
lại con người, điều ấy người ta có thể thấy hàng ngày. Thế thì nếu tôi
trực nhận, nếu tôi ý thức được rằng tiến trình ấy đã mang hình thức của
tín ngưỡng và tín ngưỡng là sự phát triển phát biểu của lòng tham muốn
an toàn nội tâm, lúc bấy giờ vấn đề của tôi không phải là tôi phải có tín
ngưỡng này hay tín ngưỡng kia mà vấn đề thực sự phải là : tôi phải giải
thoát tôi ra ngoài lòng ham muốn được an toàn an ninh. Có thể nào tâm



trí được giải thoát ra ngoài lòng tham muốn được an toàn an ninh ? Đó
mới là vấn đề, chứ không phải là phải có tín ngưỡng gì và bao nhiêu tín
ngưỡng. Những thứ ấy chỉ là sự phát biểu lòng ham muốn bên trong tâm
hồn : muốn được bảo đảm an toàn an ninh về mặt tâm lý, muốn được
chắc chắn về một điều gì đó, khi mà tất cả mọi sự trên đời đều quá bấp
bênh vô định.
Có thể nào một tâm trí, có thể nào một trí óc trí thức, có thể nào một
nhân tính nhân cách được thoát ra ngoài lòng tham muốn an toàn an
mệnh. Chúng ta được an toàn và do đó cần đến sự hỗ trợ những tài sản
của chúng ta những cơ nghiệp và gia đình của chúng ta. Chúng ta muốn
được an toàn nội tâm và đồng thời được an toàn trong tâm linh bằng cách
xây dựng những thành trì tín ngưỡng, những bức tường tín ngưỡng ấy
chỉ tỏ bày cho mình thấy lòng khát khao muốn được rõ ràng chắc chắn
bảo đảm nhất định. Có thể nào ngài, một cá thể, có thể thoát ra khỏi sự
xung động nội tâm này, thoát khỏi lòng khát khao muốn được an bình, an
toàn bảo đảm, lòng khát khao ấy được phát hiện chân tướng qua lòng
tham muốn có tín ngưỡng vào một điều nào đó ? Nếu chúng ta không
thoát ra ngoài tất cả những thứ ấy, chúng ta sẽ là nguồn gốc của sự tương
tranh xung đột , chúng ta sẽ không còn là những kẻ hiếu hòa ; chúng ta
không có được tình thương trong lòng chúng ta. Tín ngưỡng phá hoại
con người, và điều ấy có thể thấy được trong đời sống thường nhật. Có
thể nào tôi tri kiến được bản tính tôi khi tôi bị kẹt vướng trong tiến trình
tham dục, lòng tham dục ấy đã tự phát biểu rõ rệt trong sự đeo níu vào
một tín ngưỡng nào đó ? Có thể nào tâm trí được giải thoát, tự thoát ra
ngoài tín ngưỡng, không tìm cách thay thế tín ngưỡng ấy bằng một hình
thức khác mà phải hoàn toàn giải thoát khỏi nó ? Các ngài không thể trả
lời suông là “có” hay “không” cho câu trả lời trên ; nhưng các ngài chỉ
có thể dứt khoát trả lời được nếu chủ tâm các ngài là muốn được giải
thoát ra ngoài tín ngưỡng. Lúc bấy giờ nhất định các ngài sẽ đến nơi cứ
điểm mà các ngài đang tìm kiếm phương tiện để tự giải thoát bản thân ra
ngoài lòng khao khát muốn được an ninh, an toàn. Hiển nhiên không thể
nào có sự an toàn bên trong tâm tư mà vẫn tiếp diễn liên tục như các ngài
muốn tin tưởng như thế. Các ngài muốn tin tưởng rằng có một Thượng
đế đang cẩn thận chăm sóc những điều nhỏ bé ti tiện của các ngài, một



Thượng đế dạy bảo cho các ngài những ai các ngài phải viếng thăm,
những gì các ngài phải làm và các ngài phải làm điều ấy bằng cách nào.
Điều ấy chỉ là suy nghĩ ngây thơ, trẻ con, thiếu chín chắn. Các ngài nghĩ
rằng có một người Cha Tối Cao đang quan phòng mỗi một chúng ta. Đó
chỉ là sự phóng đại ra bên ngoài những gì các ngài thầm muốn bên trong.
Điều ấy hoàn toàn không có gì thực cả. Chân lý phải là một điều hoàn
toàn khác hẳn.
Vấn đề kế tiếp chúng ta là vấn đề kiến thức. Kiến thức có cần thiết cho
việc tìm hiểu chân lý hay không ? Khi tôi nói “tôi biết”, điều ấy ngụ
ngầm rằng tôi có kiến thức. Một trí óc như thế có thể nào có khả năng
khảo sát tìm tòi bản tính của thực tại ? Ngoài ra, chúng ta biết được gì
mà chúng ta lại hãnh diện như thế ? Trong thực tế, chúng ta biết được
những gì ? Chúng ta chỉ biết được những gì do người khác đưa lại. Trí óc
chúng ta tràn đầy kiến thức thông đạt theo kiểu ấy, tràn đầy kinh nghiệm
được đặt nền móng trên bối cảnh qui định của chúng ta, trên ký ức và
khả năng của chúng ta. Khi ngài nói “tôi biết”, ngài muốn nói gì, có phải
sự tri nhận mà ngài biết được là việc nhận ra một sự kiện nào đó, một tin
tức loan truyền thông đạt nào đó nếu không thể thì đó là một kinh
nghiệm mà ngài đã trải qua. Sự tích lũy thông thức, sự tích trữ thâu nạp
những hình thức khác nhau của kiến thức, tất cả những thứ ấy làm thành
những câu nói quả quyết “tôi biết” ; và ngài bắt đầu thông diễn những gì
các ngài đã đọc trong sách tùy theo bối cảnh trưởng thành của các ngài,
lòng ham muốn, kinh nghiệm của các ngài. Kiến thức của các ngài là
một sự thể chứa đựng sự vận hành của một tiến trình tham dục. Thay vì
tín ngưỡng, các ngài thế lại bằng kiến thức. “Tôi biết, tôi trải qua kinh
nghiệm, điều ấy không thể chối bỏ được ; kinh nghiệm của tôi là thế và
tôi hoàn toàn tin cậy vào đó” ; những thứ vừa kể là những dấu hiệu
chứng tỏ kiến thức mà chúng ta đề cập. Nhưng khi các ngài đi vào bên
sau kiến thức ấy, phân tích nó, ngắm nhìn nó một cách cẩn thận và thông
minh hơn, các ngài sẽ thấy rằng chính câu nói quả quyết “tôi biết” chỉ là
một bức tường phân chia các ngài và tôi. Đằng sau bức tường ấy các ngài
tìm nơi nương náu trú ẩn, tìm kiếm tiện nghi, an tâm an ninh, an toàn, an
mệnh. Do đó, một trí óc càng nặng chĩu với trí thức thì trí óc ấy càng ít
có khả năng tìm hiểu thông cảm, giao cảm.



Tôi không biết rằng các ngài có bao giờ suy nghĩ về vấn đề thâu đạt kiến
thức vừa nêu ở trên, tìm hiểu xem kiến thức có rốt ráo giúp đỡ chúng ta
thương yêu, giúp đỡ chúng ta thoát ra ngoài những điều đã gây ra xung
đột trong bản thân chúng ta và xung đột với những người láng giềng, tìm
hiểu xem kiến thức có bao giờ giải thoát tâm trí ra ngoài sự tham vọng.
Bởi vì tham vọng rút lại chỉ là một trong những điều phá hoại tương giao
và xui khiến cho con người chống lại con người.
Nếu chúng ta sống với nhau một cách nhân hòa thanh bình, chắc chắn
tham vọng phải chấm dứt hoàn toàn, chẳng những tham vọng xã hội,
kinh tế, chính trị thôi, mà kể cả một tham vọng khác vi tế hơn và khốc
hại hơn, đó là tham vọng tâm linh, tham vọng được là một thực thể nào
đó, chẳng hạn. Có bao giờ tâm trí được tự do, giải thoát ra ngoài tiến
trình tích lũy của kiến thức, giải thoát ra ngoài lòng ham muốn hiểu biết,
chẳng hạn ?
Đây là một điều rất đáng lưu tâm để ý, kiến thức và tín ngưỡng, cả hai
đều giữ một vai trò đầy quyền năng trong đời sống chúng ta. Hãy để ý
rằng chúng ta quá sùng bái những kẻ nào có kiến thức và học thức uyên
bác ! Các ngài có thể nào hiểu được ý nghĩa của sự kiện này ? Nếu các
ngài muốn tìm thấy một cái gì mới lạ, thể nghiệm một cái gì đó mà
không phải là sự phóng hiện của trí tưởng tượng, thì tâm trí các ngài phải
được tự do, có phải thế không ? Tâm trí ấy phải có khả năng đón nhận sự
mới lạ. Thực là chẳng may mắn, cứ mỗi lúc nào các ngài thấy một cái gì
mới lạ, các ngài lôi lại tất cả mớ tin tức, thông thức mà các ngài đã biết
rồi, các ngài khơi lại tất cả kiến thức, tất cả những ký ức kỷ niệm quá
khứ ; hiển nhiên các ngài không còn có khả năng nhìn thấy, không còn
có khả năng đón nhận bất cứ điều gì mới lạ, không phải xưa cũ. Xin các
ngài vui lòng đừng diễn dịch lại điều vừa nói bằng chi tiết rườm rà. Nếu
tôi không biết cách trở về nhà, tôi sẽ lạc đường mất hướng ; nếu tôi
không biết sử dụng một cái máy, tôi sẽ trở thành kẻ vô dụng. Không,
trường hợp này không giống trường hợp trên. Chúng ta không phải thảo
luận trường hợp thông thường vừa nêu. Chúng ta chỉ thảo luận về kiến
thức được dùng như là phương tiện để được an ninh an toàn, lòng khát
khao tâm lý muốn được là một thực thể nào đó. Các ngài tìm được gì qua
kiến thức ? Quyền uy của kiến thức , sức nặng của kiến thức cảm giác



quan trọng, tư cách, nhân phẩm, cảm giác tràn đầy sinh khí và tất cả
những thứ ấy ? Kẻ nào nói rằng “tôi biết”, “có cái này” hay “không có
cái này”, kẻ nào nói như thế thì chắc chắn không còn suy nghĩ nữa,
không còn theo dõi trọn vẹn tiến trình của tham dục.
Như tôi đã nghĩ, vấn đề của chúng ta như vậy chỉ là ý thức rằng chúng ta
đã bị ràng buộc, bị đè nặng bởi tín ngưỡng, bởi kiến thức ; có thể nào
một tâm trí có thể giải thoát khỏi kỷ niệm ngày qua và giải thoát khỏi
những tín ngưỡng đã được thu thập qua tiến trình của kỷ niệm hôm qua ?
Các ngài lãnh hội câu hỏi này ? Với tư cách là cá thể, ngài và tôi có thể
nào sống trong xã hội mà vẫn giải thoát khỏi mọi tín ngưỡng mà chúng
ta đã được dạy dỗ trao truyền từ thuở bé ? Tâm trí có thể nào thoát ra
ngoài tất cả thứ kiến thức vừa nêu, tất cả thứ quyền uy vừa kể ? Chúng ta
đọc nhiều kinh điển thiêng liêng, chúng ta đã được dạy kỹ lưỡng phải
làm gì, không được làm gì, phải đạt đến đích như thế nào, mục đích ấy là
gì và Thượng Đế là gì, vân vân. Các ngài đều biết nằm lòng những điều
ấy và các ngài đã đeo đuổi tu tập theo những điều ấy. Đó là kiến thức của
các ngài, đó là những gì các ngài đã thu lượm gặt hái được ; các ngài đã
hướng cuộc đời các ngài trên nẻo đường ấy. Hiển nhiên, mình tìm kiếm
cái gì thì mình sẽ gặp cái ấy. Nhưng có phải cái ấy là thực tại ? Phải
chăng đó chỉ là sự phóng đại của chính kiến thức của các ngài ? Đó
không phải là thực tại. Có thể nào thể hiện được thực tại ngay bây giờ ,
chứ không đợi đến ngày mai ; mà phải ngay hiện giờ ; có thể nào thể
hiện thực tại trong giây phút này và nói rằng “tôi thấy chân lý của thực
tại”, rồi bỏ yên ở đó, không màng tới nữa để tâm trí không phải bị bại
hoại bởi tiến trình của sự tưởng tượng, của sự phóng đại ngoại hiện ?
Tâm trí có thể giải thoát khỏi tín ngưỡng không ? Các ngài chỉ có thể
giải thoát khỏi tín ngưỡng, khi các ngài hiểu được tính chất nội tại của
những lý do đã khiến cho các ngài chì giữ lấy tín ngưỡng, chẳng những
lý do ý thức mà cả lý do tiềm thức nữa, chính những lý do ấy đã khiến
các ngài giữ lấy tín ngưỡng. Tuy thế, chúng ta không phải chỉ là một
thức thể hời hợt hoạt động trên bình diện ý thức thôi. Chúng ta có thể tìm
ra những sinh hoạt ý thức và vô thức sâu thẳm hơn nữa, nếu chúng ta để
cho tâm ý vô thức được dịp phát khởi bởi vì vô tâm đáp ứng nhanh nhẹn
hơn tâm thức. Đang lúc tâm trí ý thức đang suy nghĩ, lắng nghe và ngắm



nhìn một cách im lặng thì vô tâm lại linh hoạt hơn nhiều, mẫn tiệp hơn
nhiều và cởi mở hơn nhiều ; vì thế, vô tâm có thể đáp ứng được liền.
Tâm trí bị nô lệ, triền phược, bức bách, hăm dọa, ép buộc phải có tín
ngưỡng, như vậy tâm trí ấy có thể nào được tự do để suy nghĩ hay không
? Tâm trí ấy có thể ngắm nhìn mọi sự một cách mới lạ và đẩy tan tiến
trình cô lập giữa các ngài và một kẻ khác ?
Xin các ngài đừng nói rằng tín ngưỡng hợp nhất mọi người lại. Tín
ngưỡng không thể làm được việc ấy. Đó là điều quá hiển nhiên. Chưa
một tôn giáo có tổ chức nào khả dĩ làm được việc ấy. Các ngài hãy tự
nhìn các ngài trong xứ sở các ngài. Các ngài đều là kẻ có tín ngưỡng,
nhưng các ngài có hợp nhất nhau được chưa ? Các ngài có nhất trí đoàn
kết ? Chính các ngài tự biết rằng các ngài không nhất trí đoàn kết gì cả
Các ngài đã phân rẽ thành ra bao nhiêu đảng phái, giai cấp bé nhỏ bần
tiện ; các ngài ý thức được vô số sự phân hóa. Tiến trình tâm thức này
đều vận hành như nhau ngay toàn thế giới, không phân biệt Đông hay
Tây ; họ tàn sát tương tranh giành giật những điều nhỏ bé bần tiện, xô
đẩy nhau thành những trận tuyến đối nghịch, tạo ra nỗi hãi hùng khủng
khiếp về nạn binh đao. Do đó, tín ngưỡng không bao giờ hợp nhất loài
người được. Điều ấy quá minh bạch rồi. Nếu điều ấy quá minh bạch và
chính xác, nếu các ngài đã ý thức được điều ấy thì các ngài nên nghe
theo sự thật minh bạch ấy. Nhưng nỗi khó khăn lớn lao là hầu hết chúng
ta không ý thức được như vậy, bởi vì chúng ta không thể đối mặt với nỗi
bất an nội tâm, cảm giác nội tại của nỗi cô đơn. Chúng ta muốn nương
dựa vào một điều gì đó để mà có thể sống, điều ấy có thể là Quốc gia, có
thể là giai cấp, chủ nghĩa quốc gia dân tộc, một bực Tôn Sư hay một
Đấng Cứu thế hay bất cứ điều gì khác trên đời. Mỗi khi chúng ta ý thức
được sự sai lầm của tất cả những thứ nương tựa trên, chỉ có lúc ấy, tâm
trí mới có thể thấy được chân lý của mọi sự, dù việc trực kiến chân lý có
thể chỉ xảy ra trong giây phút ; dù chân lý có thể vượt quá mức ý thức
nhất thời nhưng chân lý vẫn trở về lại cho những tâm hồn chí thành.
Nhưng dù chỉ thấy chân lý nhất thời thôi thì cũng quá đủ rồi, nếu các
ngài có thể nhìn thấy chân lý trong một giây phút vụt qua, nhưng thế
cũng đủ rồi ; bởi vì lúc bấy giờ các ngài sẽ thấy xuất hiện một sự thể
tuyệt vời khác thường. Vô tâm đang vận hành, dù tâm thức có thể phủ



nhận xua đuổi. Giây phút trực kiến chân lý không phải là giây phút tiệm
tiến ; nhưng giây phút ấy chính là điều độc nhất và tạo tác những hiệu
quả đặc biệt, dù tâm thức cố gắng chống chế lại nó.
Vậy, vấn đề của chúng ta là : có thể nào tâm trí được tự do thoát khỏi
mọi kiến thức và tín ngưỡng ? Phải chăng tâm trí được hình thành nhờ
kiến thức và tín ngưỡng ? Phải chăng cơ cấu tâm trí là tín ngưỡng và
kiến thức ? Tín ngưỡng và kiến thức là những tiến trình tri nhận, trung
tâm của tâm thức. Tiến trình ràng buộc đóng nhốt mọi sự lại, tiến trình
ấy vừa là ý thức vừa là vô thức. Có thể nào tâm trí thoát khỏi chính cơ
cấu hình thành của nó ? Có thể nào tâm trí chấm dứt, không hiện thể nữa
? Đó mới là vấn đề. Như chúng ta đã biết rằng tâm thức có tín ngưỡng
đàng sau nó, tâm thức nuôi dưỡng chứa chấp khát vọng, lòng manh động
mong muốn được an toàn ; tâm thức chứa chấp cả kiến thức và tích lũy
sức lực. Nếu mình không thể suy nghĩ riêng lẻ cho bản thân mình , dù
với tất cả thế lực và tôn thế có sẵn trong mình, thì vẫn không thể nào
thấy được hòa bình xuất hiện ở thế giới. Các ngài có thể nói về hòa bình,
các ngài có thể tổ chức những đảng phái chính trị, các ngài có thể la lối
trên mái nhà để tranh đấu cho một cái gì đó ; nhưng các ngài không thể
có được hòa bình ; bởi vì trong tâm trí chứa đựng nền tảng gây mầm cho
sự mâu thuẫn cô lập và phân hóa. Con người hòa bình, con người đứng
đắn uy nghi, không thể nào tự cô lập hóa mình, rồi lại rêu rao về tình
huynh đệ và hòa bình. Đó là một ngón đùa, dù là thuộc phạm vi chính trị
hay tôn giáo , nó tạo cho mình một cảm giác về sự tựu thành, cảm giác
của lòng tham vọng. Con người nào thực sự nghiêm trang đứng đắn về
vấn đề này, muốn thực sự khám phá thì phải đối mặt với vấn đề kiến
thức và tín ngưỡng ; người ấy phải đi thấu bên sau vấn đề, khám phá ra
trọn vẹn tiến trình tham dục đang vận hành , lòng ham muốn được bảo
đảm an toàn, lòng khát khao được an định chắc chắn.
Bất cứ tâm trí nào muốn được đạt tới tâm thái mà điều mới lạ có thể xuất
hiện, dù gọi điều mới lạ ấy là Thượng Đế hay bất cứ danh từ nào khác,
thì tâm trí ấy nhất định chắc chắn phải chấm dứt việc thu đạt, lượm lặt,
gặt hái, tích lũy và không sở đắc gì nữa ; tâm trí ấy phải xua qua một bên
tất cả kiến thức. Tâm trí chồng chất nặng chĩu đầy ứ kiến thức cố nhiên



không thể nào lý hội được hiện thể thực tại, vì hiện thực thì vẫn là vô hạn
vô lượng.
 
 
 
 

CHƯƠNG VII
NỖ LỰC
 
 

Đối với phần lớn chúng ta, trọn vẹn đời sống của chúng ta được xây
dựng trên nỗ lực, một hình thức của ý chí. Chúng ta không thể nào ý
niệm được một hành động mà không có lòng sở cầu, không có ý chí,
không có nỗ lực. Trọn cuộc đời của chúng ta đã được xây dựng trên nỗ
lực. Đời sống xã hội, kinh tế và đời sống gọi là đời sống “tâm linh” đều
là một chuỗi dài những nỗ lực liên tiếp, luôn luôn được tựu hội thành ra
một kết quả nào đó . Rồi chúng ta nghĩ rằng nỗ lực rất chính yếu, cần
thiết.
Tại sao chúng ta cố gắng, nỗ lực, chịu khó ? Nói một cách giản dị, phải
chăng chúng ta nỗ lực cố gắng để đạt đến một kết quả, để trở thành một
nhân vật nào đó, trở thành một cái gì đó, đạt tới mục đích ? Nếu chúng ta
không nỗ lực, chúng ta nghĩ rằng mình sẽ thoái bộ, ngưng trệ. Chúng ta
có một ý tưởng về mục đích mà chúng ta thường xuyên cố gắng đạt tới ;
và sự cố gắng nỗ lực này trở nên thành phần của đời sống chúng ta . Nếu
chúng ta muốn thay đổi chuyển hóa bản thân, nếu chúng ta muốn mang
đến một sự thay đổi triệt để cho bản thân, chúng ta phải cố gắng , phải nỗ
lực hết sức để tiêu trừ những thói xấu, để chống kháng lại ảnh hưởng
hoàn cảnh thông thường, vân vân. Vì vậy, chúng ta đã quen thuộc với
chuỗi nỗ lực liên tục để tìm thấy và đạt tới một sự thể nào đó để mà có
thể sống ra hồn.
Phải chăng nỗ lực như thế là sinh hoạt của bản ngã ? Phải chăng nỗ lực
là sinh hoạt vị kỷ ?
Nếu nỗ lực của chúng ta xuất phát từ trung tâm bản ngã, nhất định nỗ lực
ấy sẽ tạo ra thêm nhiều xung đột, thêm nhiều hỗn loạn, thêm nhiều thống
khổ. Tuy thế chúng ta vẫn tiếp tục hành động từ nỗ lực này đến nỗ lực



khác. Ít có người nào trong chúng ta ý thức được rằng sinh hoạt vị kỷ của
nỗ lực không thể nào làm sáng tỏ bất cứ vấn đề nào của chúng ta ; trái
lại, nỗ lực chỉ gia tăng sự hỗn loạn, sự thống khổ đau đớn trong đời sống
của chúng ta. Chúng ta biết như vậy ; thế mà chúng ta vẫn tiếp tục hy
vọng thế nào rồi cũng phá vỡ được sinh hoạt vị ngã của nỗ lực, tức là
hành động của ý chí.
Tôi nghĩ rằng chúng ta sẽ hiểu được ý nghĩa của đời sống, nếu chúng ta
hiểu được ý nghĩa của sự nỗ lực. Hạnh phúc có thể đạt được nhờ nỗ lực
không ? Ngài có bao giờ cố gắng hạnh phúc không ? Không, không thể
nào được, phải thế ? Ngài cố gắng cầm cự tranh đấu để được hạnh phúc
và hạnh phúc cũng không xuất hiện , phải thế ? Niềm vui không thể thực
hiện bằng cách đàn áp, bằng cách kiềm chế hay sa đọa bừa bãi. Ngài có
thể sa đọa bừa bãi nhưng rốt ráo rồi sẽ nếm vị chua cay. Ngài có thể đàn
áp hay chế ngự nhưng âm ĩ tiềm tàng vẫn luôn luôn là sự xung đột đấu
tranh. Do đó, hạnh phúc không thể xuất hiện bằng nỗ lực, niềm vui cũng
không thể xuất hiện bằng sự kiểm soát kiềm chế và đàn áp ; vậy mà tất
cả đời sống của chúng ta chỉ là một chuỗi dài gồm toàn những sự đàn áp,
những sự kiềm chế, những sự sa đọa đầy hối tiếc. Đồng thời chúng ta
thấy ở đâu cũng là sự hiếu thắng thường xuyên, cố gắng để vượt qua,
tranh đấu thường xuyên với những đam mê của mình, với lòng tham lam
và sự ngu xuẩn của mình. Vậy thì có phải chúng ta đã cố gắng, đã chiến
đấu, đã nỗ lực mong muốn tìm thấy hạnh phúc, tìm thấy một cái gì đó
mà có thể mang đến cho chúng ta cảm giác thanh bình, một xúc cảm
thương yêu ? Tuy nhiên, có phải tình thương hay sự giao cảm có thể xuất
hiện bằng sự nỗ lực tranh đấu ? Tôi nghĩ rằng việc hiểu được ý nghĩa của
sự tranh đấu, của sự cố gắng hay nỗ lực là một điều vô cùng quan trọng.
Phải chăng nỗ lực có nghĩa là tranh đấu thay đổi cái đang là thành ra một 
cái khác hay thành ra cái mình muốn nó phải là, phải trở nên như những 
ý muốn của mình ? Nghĩa là chúng ta thường xuyên tranh đấu cố gắng 
trốn tránh đối mặt với cái đang là , hay là chúng ta cố gắng chạy thoát 
khỏi nó hay cố gắng biến thể hay biến chuyển hiện thể, cái đang là , tức 
là thực tại. Một người thực sự tự tại, bằng lòng, tự túc là một người hiểu 
được cái đang là , đặt đúng cái ý nghĩa của cái đang là . Đó mới là lòng 
tự tại chân chính, sự tự tại ấy không dính dáng gì với việc có được ít hay 



nhiều vật sở hữu mà lại chỉ bận tâm tìm hiểu ý nghĩa trọn vẹn của cái 
đang là ; và cái đang là  chỉ có thể xuất hiện khi ngài tri nhận nó, khi ngài 
ý thức nó, chứ không phải khi các ngài cố gắng biến chuyển hoặc cố 
gắng thay đổi nó.
Thế thì chúng ta thấy rằng nỗ lực là một sự cố gắng hay là một sự tranh
đấu để biến thể cái đang là trở thành cái mà mình muốn nó là. Tôi chỉ nói
về sự chiến đấu tâm lý chứ không phải sự chiến đấu với một vấn đề vật
lý, như công tác kỹ sư hay một sự khám phá nào đó hay sự biến chuyển
nào đó hoàn toàn có tính cách kỹ thuật. Tôi chỉ nói đến sự chiến đấu về
mặt tâm lý mà sự chiến đấu này luôn luôn chế ngự phạm vi kỹ thuật.
Ngài có thể xây cất một xã hội tuyệt vời với tất cả sự săn sóc đàng
hoàng, áp dụng kiến thức vô hạn mà khoa học đã mang đến cho chúng ta
. Nhưng khi mà sự chiến đấu tâm lý, sự tranh đấu và chiến đấu không
được lý giải, cùng đặc sắc và lưu hướng tâm lý không được chế ngự, dù
là cơ cấu xã hội có được xây dựng một cách tuyệt vời đi nữa thì sớm
muộn gì cũng phải sụp đổ, đó là điều thường xảy ra trên đời này.
Nỗ lực là sự lôi cuốn ra ngoài cái đang là . Vừa khi tôi chấp nhận cái 
đang là  thì không còn sự chiến đấu nữa. Bất cứ hình thức nào của sự cố 
gắng hay sự chiến đấu chỉ là dấu hiệu của sự xao lãng và sự xao lãng ấy, 
tức là nỗ lực, phải luôn luôn hiện hữu khi mà tôi muốn chuyển hóa cái 
đang là  trở thành một cái không phải là nó trên bình diện tâm lý.
Trước tiên chúng ta phải tự do để thấy rằng niềm vui và hạnh phúc
không phải xuất phát từ sự nỗ lực. Sự sáng tạo có phải xuất hiện nhờ nỗ
lực hay là chỉ có sự sáng tạo là khi nào tất cả nỗ lực đều chấm dứt ? Khi
nào các ngài viết, vẽ và hát ? Khi nào các ngài sáng tạo ? Chắc chắn là
khi nào không có nỗ lực, khi nào các ngài hoàn toàn cởi mở, khi nào các
ngài tiếp thông giao cảm ở tất cả mọi địa hạt trình độ, được hoàn toàn
nhập thể. Lúc ấy mới có niềm vui xuất hiện, lúc ấy ngài bắt đầu ca hát
hoặc làm thơ hoặc vẽ tranh hay khuôn đúc một cái gì đó. Giây phút sáng
tạo không xuất phát từ sự chiến đấu, sự cố gắng. Có lẽ khi hiểu được vấn
đề sáng tạo chúng ta sẽ có thể hiểu được ý nghĩa của nỗ lực. Tâm hồn
sáng tạo có phải là hậu quả của nỗ lực, và chúng ta có ý thức được trong
những khoảnh khắc tâm tư chúng ta ở trạng thái sáng tạo ? Hay tư thái
sáng tạo phải chăng là cảm giác của sự tự quên mình một cách hoàn



toàn, cảm giác rằng không còn hỗn loạn trong tâm tư khi mà mình hoàn
toàn vô tư lự về sự vận hành của tư tưởng , khi mà hiện thể được sung
mãn, trọn vẹn, phong phú ? Trạng thái ấy có phải là kết quả của sự làm
việc vất vả, của sự lao tác gian nan, sự chiến đấu xung đột và nỗ lực ?
Tôi không biết rằng các ngài có bao giờ để ý khi các ngài làm một việc
gì đó một cách dễ dàng nhanh nhẹn thì không có nỗ lực gì cả ; sự chiến
đấu cầm cự, cố gắng hoàn toàn không có, nhưng vì đời sống của chúng
ta hầu hết chỉ là một chuỗi dài những cuộc giao tranh xung đột và tranh
đấu , chúng ta không thể nào hình dung được một đời sống, một trạng
thể mà sự cố gắng hoàn toàn dứt tuyệt.
Muốn hiểu được trạng thể không nỗ lực cố gắng, trạng thể của đời sống
sáng tạo, chắc chắn chúng ta phải đi sâu vào vấn đề nỗ lực. Khi nói nỗ
lực, chúng ta muốn nói cố gắng để tự thành đạt, để trở thành một cái gì
đó phải thế không ? Tôi là thế này và tôi muốn trở nên thế khác ; tôi
không là thế kia và tôi muốn trở nên thế kia. Trong việc trở thành thế kia,
hiển nhiên xuất hiện sự cố gắng, chiến đấu, xung đột, tranh đấu. Trong
sự tranh đấu này nhất định chúng ta bận tâm đến việc thành đạt bằng
cách thu lượm cứu cánh nào đó, chúng ta tìm kiếm thực hiện bản thân
trong một đối tượng, trong một con người, trong một ý tưởng và việc ấy
đòi hỏi sự chiến đấu thường xuyên, sự tranh đấu, nỗ lực trở thành, cố
gắng thành đạt. Vì thế chúng ta cho rằng sự nỗ lực ấy là một điều không
thể tránh, và tôi muốn đặt nghi vấn rằng phải chăng điều ấy không thể
tránh, nghĩa là điều muốn trở thành một cái gì đó ? Tại sao có sự tranh
đấu như vậy ? Ở đâu có lòng ham muốn thành đạt ở bất cứ cấp độ nào, ở
bất cứ trình độ nào, thì ở đó luôn luôn có sự tranh đấu. Sự thành đạt là
nguyên động lực, đà thúc đẩy đàng sau nỗ lực, không phân biệt chỗ sai
biệt giữa sự thành đạt nơi tâm thức của một người cầm quyền to tát, bà
nội trợ hay một người nghèo, ở đâu cũng có sự chiến đấu để trở thành, để
thành đạt danh phận.
Vậy thì tại sao lại có khát vọng muốn thành đạt bản thân ? Hiển nhiên
khát vọng muốn thành đạt, muốn trở nên một cái gì đó, chỉ xuất hiện khi
mình có ý thức rằng mình không là gì cả. Bởi vì tôi không là gì cả, bởi vì
tôi thiếu thốn nghèo nàn nội tâm cho nên tôi tranh đấu để trở nên một cái
gì đó ; bên ngoài hoặc bên trong tâm tư, tôi chiến đấu để thành đạt bản



thân qua vị thế một người nào đó, qua một sự vật nào đó, qua một ý
tưởng nào đó. Lấp đầy khoảng trống là trọn vẹn tiến trình của đời sống
chúng ta . Ý thức được rằng mình trống rỗng, nghèo nàn trong tâm tư, thì
mình liền cố gắng để thu góp những sự vật bên ngoài hay để vun xới sự
giàu sang bên trong. Nỗ lực chỉ xuất hiện khi chúng ta trốn thoát sự trống
rỗng nội tâm bằng hành động, bằng trầm tư mặc tưởng, bằng gia tăng tài
sản, bằng thành công, thành tựu, bằng quyền thế, vân vân. Đó là đời sống
thường nhật của chúng ta . Tôi ý thức rằng tôi thiếu thốn nghèo nàn nội
tâm và tôi cố gắng chạy trốn nó hoặc lấp đầy nó. Sự chạy trốn, sự trốn
tránh ấy hay sự cố gắng khuất lấp nỗi trống rỗng ấy chỉ gây ra sự chiến
đấu, tương tranh, nỗ lực.



Vậy nếu mình không nỗ lực để chạy trốn thì những gì sẽ xảy ra ? Mình
sống với sự cô đơn ấy, sống với sự trống rỗng kia ; và chấp nhận sự trống
rỗng kia mình sẽ thấy rằng trạng thái sáng tạo xuất hiện và trạng thái
sáng tạo ấy không có dính líu gì với sự chiến đấu, với sự nỗ lực. Sự nỗ
lực chỉ hiện hữu khi mà chúng ta cố gắng trốn tránh nỗi cô đơn tâm tư,
sự trống rỗng khôn cùng của nội tâm ; nhưng khi chúng ta nhìn sự cô
đơn trống rỗng ấy, ngắm nó, khi chúng ta chấp nhận cái đang là mà
không trốn tránh, thì chúng ta sẽ thấy rằng tư thái hiện thể xuất hiện và
tất cả sự tranh đấu đều chấm dứt.Trạng thái hiện thể ấy là tính chất sáng
tạo và đó không phải là kết quả của sự chiến đấu.
Nhưng khi mình hiểu được cái đang là , tức là sự trống rỗng, sự thiếu
thốn nội tâm, khi mình sống với sự thiếu thốn ấy và hiểu nó trọn vẹn thì
thực tại sáng tạo, lòng thông minh sáng tạo xuất hiện và chỉ có thế mới
mang đến hạnh phúc.
Do đó, hành động như chúng ta từng biết thực ra chỉ là phản ứng, đó là
một sự trở thành không ngừng, nghĩa là chối bỏ, trốn tránh cái đang là ;
nhưng khi mình ý thức sự trống rỗng mà không còn chọn lựa, không còn
kết án hoặc biện minh, lúc bấy giờ vừa lúc hiểu được cái đang là thì liền
xuất hiện hành động, hành động ấy là hiện thể sáng tạo. Các ngài sẽ hiểu
điều ấy khi các ngài tự ý thức mình trong hành động. Các ngài hãy ngắm
nhìn các ngài khi các ngài hành động. Chẳng những ngắm nhìn bên
ngoài thôi mà hãy nhìn đồng thời sự vận hành của tư tưởng và cảm giác
các ngài. Khi các ngài ý thức sự vận hành ấy, các ngài sẽ thấy rằng tiến
trình tư tưởng, tức là cả cảm giác và hành động, được xây dựng trên ý
tưởng muốn trở thành. Ý tưởng muốn trở thành chỉ xuất hiện khi mình
có cảm giác bất an tâm hồn, và cảm giác bất an ấy chỉ đến khi mình ý
thức sự trống rỗng bên trong tâm tư. Nếu các ngài ý thức được tiến trình
tư tưởng và cảm giác, các ngài sẽ thấy rằng có một sự chiến đấu liên tục,
một nỗ lực muốn thay đổi, muốn chuyển hóa, muốn chuyển biến cái
đang là . Đó là nỗ lực muốn thành đạt và muốn thành đạt là trốn tránh
trực tiếp cái đang là . Nhờ tự tri, nhờ ý thức thường xuyên các ngài thấy
rằng sự chiến đấu, sự cố gắng, sự xung đột trong việc muốn thành đạt
đưa dẫn đến sự đau khổ, u sầu và mê muội. Chỉ khi nào các ngài ý thức
sự thiếu thốn nội tâm và sống với nó mà không trốn tránh, chấp nhận nó



trọn vẹn thì các ngài sẽ khám phá một sự tĩnh lặng phi thường, sự tĩnh
lặng không phải được sắp đặt cấu thành mà là một sự tĩnh lặng chỉ xuất
hiện khi mình hiểu được cái đang là . Chỉ trong trạng thái tĩnh lặng ấy
mới bừng lên hiện thể sáng tạo.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG VIII
MÂU THUẪN



 
 

Chúng ta nhìn thấy mâu thuẫn trong chúng ta và chung quanh chúng ta ;
chúng ta đánh mất sự thanh bình trong nội tâm mình và vì thế đánh mất
luôn cả niềm thanh bình bên ngoài chúng ta , bởi vì chúng ta sống trong
nỗi mâu thuẫn triền miên. Trong tâm hồn chúng ta xuất hiện thường
xuyên trạng thái phủ nhận và chấp nhận ; những gì mình muốn là thế và
những gì mình đang là thế, giữa ý muốn và hiện thể bản tính có sự mâu
thuẫn chênh lệch. Trạng thái mâu thuẫn gây ra xung đột ; xung đột không
thể đem đến thanh bình được : đó là sự kiện quá hiển nhiên, đơn giản.
Chúng ta không nên diễn dịch sự mâu thuẫn nội tại thành ra một thứ nhị
thuyết triết lý, bởi vì làm như vậy chỉ là sự trốn tránh quá dễ dãi. Nói thế
nghĩa là mỗi khi chúng ta cho rằng mâu thuẫn là một trạng thái nhị
nguyên thì chúng ta nghĩ rằng chúng ta đã giải quyết được mâu thuẫn :
thực rõ ràng đó chỉ là một sự giả ước, một sự góp phần trong việc chạy
trốn hiện thực.
Vậy thì đối với chúng ta xung đột nghĩa là gì, mâu thuẫn nghĩa là gì ?
Tại sao mâu thuẫn xuất hiện trong tâm tư tôi ? Như sự quằn quại thường
xuyên muốn trở thành một cái gì khác hẳn bản tính thực sự của tôi. Tôi
là thế này, và tôi muốn là thế kia. Nỗi mâu thuẫn nội tại này là một sự
kiện, chứ không phải một nhị thuyết siêu hình học. Siêu hình học chẳng
có ý nghĩa gì cả trong việc tìm hiểu cái đang là. Chẳng hạn như chúng ta
có thể thảo luận về thuyết nhị nguyên, về bản chất của thuyết ấy, về sự
hữu hay phi hữu của thuyết ấy, vân vân ; nhưng những thứ ấy có giá trị
gì đâu, khi mà chúng ta vẫn không biết rằng mâu thuẫn đang chi phối,
lòng ta tràn đầy những khát vọng đối nghịch những quyền lợi đối nghịch,
những sự đeo đuổi mục đích đối nghịch ? Tôi muốn trở nên một người
tốt và tôi không thể trở nên được như vậy. Sự mâu thuẫn ấy, sự tương
phản đối nghịch ấy trong lòng chúng ta , phải được lý giải, lãnh hội đúng
mức, vì nó gây ra xung đột ; khi phải sống trong xung đột, trong chống
chế tranh thủ, chúng ta không thể nào sáng tạo riêng lẻ được. Chúng ta
hãy sáng suốt minh bạch về trạng thái mình đang sống. Vì có mâu thuẫn,
nên mới có tranh chấp, chống đối chế ngự, và sự tranh đấu chống chế
chính là sự phá hoại, sự hao tổn vô ích. Sống trong trạng thái tâm tư như



vậy, chúng ta không thể nào sáng tạo được gì cả mà lại chỉ gây thêm
nhiều hiềm khích, tương tranh, thêm nhiều chua chát và sầu muộn. Nếu
chúng ta có thể hiểu được trọn vẹn điều vừa nêu và rồi giải thoát được ra
ngoài mâu thuẫn, lúc bấy giờ, chúng ta mới có thể hưởng được niềm
thanh thản nội tâm, chỉ có sự thanh bình tâm tư mới mang đến giao cảm
giữa mình với người khác.
Vấn đề thực ra là như vậy. Dù thấy rằng xung đột chỉ gây khốc hại hoang
phí, vậy tại sao mâu thuẫn vẫn ngự trị trong mỗi người chúng ta ? Muốn
hiểu được điều ấy, chúng ta cần phải tiến thêm một bước xa hơn nữa. Tại
sao ta có cảm giác về những khát vọng đối nghịch nhau ? Tôi không hiểu
rằng chúng ta có ý thức được điều ấy trong tâm tư chúng ta, ý thức về
nỗi mâu thuẫn, ý thức về cảm giác thèm muốn và không thèm muốn, về
cảm giác tưởng nhớ một điều gì đó và cố gắng quên điều ấy để mà có thể
tìm thấy một cái gì mới lạ. Xin các ngài chỉ ngắm nhìn điều ấy. Điều ấy
rất giản dị và rất thông thường.
Đó không phải là một cái gì phi thường đâu. Sự kiện rõ ràng là mâu
thuẫn hiện diện trong lòng ta. Thế thì tại sao sự mâu thuẫn ấy phát hiện ?
Đối với chúng ta, mâu thuẫn có nghĩa là gì ? Phải chăng mâu thuẫn ngụ
ngầm một trạng thái vô thường tương phản lại một trạng thái vô thường
khác ? Tôi nghĩ rằng tôi mang một khát vọng thường còn nào đó, tôi đặt
trong tâm tư mình một lòng khát khao thường còn và rồi một lòng khát
khao khác lại phát hiện lên và đối nghịch mâu thuẫn lại lòng khát khao
thường còn ; sự mâu thuẫn này tạo ra xung đột và xung đột chỉ là một
điều phung phí vô ích. Nói rõ hơn thì nỗi khát vọng này thường hay phủ
nhận chối bỏ nỗi khát vọng kia, sự tìm kiếm đeo đuổi này tranh thủ với
sự tìm kiếm đeo đuổi kia. Vậy, có cái gì có thể được coi như là lòng thèm
muốn khát vọng thường còn, có mãi, bất di dịch ? Chắc chắn là tất cả
lòng thèm muốn khát vọng đều vô thường , chóng qua, ở đây không nên
hiểu theo nghĩa siêu hình học mà phải hiểu một cách hiện thực nhất. Tôi
muốn có một công ăn việc làm. Nói rõ hơn, tôi xem một công việc làm
ăn nào đó như là phương tiện đưa dẫn đến hạnh phúc ; rồi khi tôi đã
được việc làm, tôi lại bất mãn. Tôi muốn trở thành ông quản lý, rồi lại
muốn trở thành ông chủ, vân vân và vân vân. Lòng ham muốn ấy chẳng
những xảy ra ở thế gian này, mà còn hướng dẫn đến một thế giới gọi là



“thế giới tâm linh “ : thầy giáo muốn trở thành hiệu trưởng, linh mục
muốn trở thành giám mục, học trò muốn trở thành thầy giáo.
Sự muốn trở thành liên tục này, muốn liên miên đi đến từ một trạng thái
này đến một trạng thái khác, lòng ham muốn này đã gây ra một mâu
thuẫn, phải thế không ? Do đó, tại sao bắt buộc phải nhìn đời như là một
lòng khao khát thường còn, thay vì xem nó như là một chuỗi khao khát
nhất thời, chóng qua và luôn luôn tương phản đối nghịch với nhau ? Thế
thì tâm trí mình không cần phải sống trong trạng thái mâu thuẫn . Nếu tôi
xem đời sống như là một chuỗi khát khao nhất thời, chứ không phải như
là một nỗi khát khao thường còn, bất di dịch, nếu tôi xem đời sống như
là một chuỗi khát khao biến dịch thay đổi thường xuyên thì lúc bấy giờ
mâu thuẫn không còn xuất hiện nữa.
Mâu thuẫn chỉ phát hiện khi tâm trí có một điểm khát khao cố định ; 
nghĩa là khi mà tâm trí không còn xem  tất cả lòng khát khao như biến 
dịch, biến chuyển thay đổi nhất thời, nhưng lại tóm giữ một nỗi khao 
khát nào đó và biến nó thành ra cố định, thường còn, bất di dịch ; chỉ lúc 
ấy, khi những nỗi khát vọng khác phát hiện thì mâu thuẫn lại xuất hiện. 
Nhưng tất cả nỗi khát vọng thèm muốn đều biến dịch, vận hành thường 
xuyên, không có khát vọng nào là khát vọng cố định. Không có nỗi khát 
khao thèm muốn nào là một cứ điểm nhất định, nhưng tâm trí lại tạo lập 
một cứ điểm nhất định bởi vì tâm trí xem mọi sự như là một phương tiện 
để đạt tới, để thâu nạp ; và khi mà mình còn đang hướng tới một tiêu 
điểm nào đó thì mâu thuẫn, xung đột nhất định phải xuất hiện. Ngài 
muốn tới nơi, ngài muốn thành đạt, ngài muốn tìm thấy một Thượng đế 
tối thượng hay chân lý nào khả dĩ mang tới lòng thỏa mãn bất di dịch cho 
các ngài. Do đó các ngài không phải đi tìm chân lý, các ngài cũng không 
đi tìm Thượng đế. Các ngài đi tìm sự thỏa mãn trường tồn lâu dài, và các 
ngài che đậy sự thỏa mãn bằng manh áo của một ý tưởng , một tiếng 
nghe rất khả kính như Thượng đế, chân lý ; nhưng thực sự tất cả chúng ta 
đều tìm kiếm sự thỏa mãn và chúng ta đặt sự thỏa mãn ấy trên một điểm 
cao nhất, gọi là Thượng đế, và điểm thấp nhất là rượu chè. Khi nào tâm 
trí còn đi tìm kiếm sự thỏa mãn thì không còn có sự khác nhau nào giữa 
Thượng đế và rượu chè.



Đứng về phương diện xã hội, việc say sưa rượu chè có thể là xấu xa ;
nhưng lòng thèm khát nội tâm muốn tìm thỏa mãn, muốn tìm lời lãi vốn
liếng thì lại càng tai hại hơn nữa, phải thế không ? Nếu các ngài thực sự
muốn tìm thấy chân lý, các ngài phải chính trực một cách cực độ, không
phải chỉ suông trong bình diện ngôn từ thôi, mà phải chính trực toàn triệt
; các ngài phải sáng suốt minh bạch một cách phi thường, và các ngài
không thể nào sáng suốt minh bạch nếu các ngài không muốn đối mặt
với những sự kiện.
 
Thế thì những gì đã đem đến mâu thuẫn trong mỗi chúng ta ? Rõ ràng là
lòng thèm khát muốn trở nên, trở thành một cái gì đó, phải thế không ?
Tất cả chúng ta đều muốn trở thành một cái gì đó, trở thành một người
nào đó : trở thành một kẻ thành công ở thế gian này và thành đạt với một
kết quả nào đó. Qua thời gian, qua phạm trù thành đạt, qua phạm trù địa
vị quyền thế hiển nhiên sự mâu thuẫn phải phát hiện. Tựu chung, tâm trí
là sản phẩm của thời gian. Tư tưởng đã được xây dựng trên nền móng
của ngày hôm qua, trên nền móng của quá khứ, và khi nào tư tưởng sinh
hoạt vận hành trong cương vực của thời gian, suy tư qua phạm trù của
tương lai, của sự trở thành, thâu đạt, thành đạt, nhất định mâu thuẫn phải
xuất hiện, vì lúc ấy chúng ta không thể đối mặt , chạm mặt đúng mức với
cái đang là. Chỉ lúc nào ý thức được, hiểu được, ý thức một cách không
chọn lựa về cái đang là, chỉ lúc ấy mới có thể có được tự do thoát khỏi
yếu tố phân hóa, tức là sự mâu thuẫn.
Vì thế, phải chăng việc tìm hiểu trọn vẹn tiến trình suy tư của chúng ta là
một việc rất cần thiết chính yếu ? Vì chính trong tiến trình suy tư, ta mới
tìm thấy được mâu thuẫn.
Chính tư tưởng đã trở thành mâu thuẫn vì chúng ta đã không hiểu trọn
vẹn tiến trình bản thân chúng ta ; sự tri kiến bản thân chỉ có thể thực hiện
khi nào chúng ta hoàn toàn ý thức về tư tưởng chúng ta , không phải như
là một quan sát viên đang tác động trên tư tưởng mà phải hoàn toàn ý
thức về tư tưởng chúng ta một cách trọn vẹn và không chọn lựa ; việc
này vô cùng gian nan khó khăn. Nhưng chỉ có làm thế thì mới có thể phá
tan mâu thuẫn khốc hại điêu đứng.



Lúc nào chúng ta còn cố gắng đạt tới một kết quả tâm lý, lúc nào chúng
ta còn muốn thọ hưởng sự an ninh tâm thần, nhất định lúc ấy mâu thuẫn
còn ngự trị trong đời sống chúng ta .Tôi chẳng nghĩ rằng hầu hết chúng
ta đã ý thức được sự mâu thuẫn này ; hoặc giả nếu chúng ta ý thức được
thì chúng ta lại không thấy được ý nghĩa thực thụ của nó. Ngược lại, mâu
thuẫn lại làm kích thích tố cho đời sống, chính sự va chạm bất hòa, chính
yếu tố xung khắc ấy đã gây cho chúng ta có cảm giác rằng chúng ta đang
sống. Sự nỗ lực và cơn quằn quại trong mâu thuẫn đã khiến cho chúng ta
có cảm giác rằng chúng ta tràn đầy sinh khí. Đó là lý do cắt nghĩa tại sao
chúng ta thích chiến tranh, tại sao chúng ta hưởng những nỗi dày vò vô
vọng. Lúc nào chúng ta còn thèm khát muốn được đạt tới một kết quả
nào đó, thèm khát muốn được bảo đảm an bình nội tâm, lúc ấy nhất định
mâu thuẫn phát hiện ; lúc nào mâu thuẫn còn đó thì tâm trí không thể nào
trầm lặng được.
Sự trầm lặng của tâm trí rất cần thiết trong việc tìm hiểu ý nghĩa trọn vẹn
của đời sống. Tư tưởng không thể nào trầm lặng được ; tư tưởng, sản
phẩm của thời gian, không bao giờ có thể tìm thấy sự phi thời gian,
không bao giờ có thể biết được những gì vượt bên ngoài thời gian. Chính
bản chất tư tưởng của chúng ta là một sự mâu thuẫn, vì chúng ta luôn
luôn suy tư qua phạm trù của quá khứ hoặc của tương lai, vì thế chúng ta
không bao giờ có thể tri nhận, không bao giờ có thể hoàn toàn ý thức
được hiện tại.
Hoàn toàn ý thức được hiện tại là một việc vô cùng khó khăn, vì tâm trí
không thể đối mặt trực tiếp vối một sự kiện mà không thể bị vướng vào
sự lường gạt. Tư tưởng là sản phẩm của quá khứ, vì thế tư tưởng chỉ có
thể vận hành qua phạm trù của quá khứ hoặc của tương lai ; tư tưởng
không thể hoàn toàn ý thức về một sự kiện ngay trong hiện tại. Khi mà tư
tưởng, sản phẩm của quá khứ, còn cố gắng tiêu diệt mâu thuẫn và tiêu
diệt tất cả những vấn đề phức tạp do mâu thuẫn gây ra thì tư tưởng chỉ là
cố gắng đeo đuổi một kết quả nào đó, cố gắng tựu thành một cứu cánh ,
tư tưởng như thế chỉ tạo ra thêm nhiều mâu thuẫn, nghĩa là thêm nhiều
xung đột, thống khổ và hỗn loạn trong tâm thức chúng ta và chung quanh
chúng ta .



Muốn thoát khỏi sự mâu thuẫn, mình phải ý thức về hiện tại mà không
chọn lựa gì cả. Làm thế nào có thể chọn lựa gì khi các ngài đối mặt với
một sự kiện ? Hiển nhiên chúng ta không thể nào tri nhận được sự kiện
khi mà tư tưởng cố gắng vận hành tác động trên sự kiện qua phạm trù
của sự trở thành, biến dịch, thay đổi, chuyển biến. Vì thế sự tự tri là bước
đầu của việc giao cảm ; không có tự tri, mâu thuẫn và xung đột vẫn tiếp
diễn ngự trị. Muốn biết được trọn vẹn tiến trình, muốn biết được toàn thể
bản thân, việc ấy không đòi hỏi phải cần có bất cứ một chuyên viên nào,
bất cứ một quyền uy thế lực nào cả. Chạy theo quyền uy thế lực chỉ sinh
ra sợ hãi. Không có một chuyên viên, một nhà chuyên môn nào có thể tỏ
cho chúng ta hiểu được tiến trình bản ngã. Mình phải tự khảo sát bản ngã
mình cho chính mình. Các ngài và tôi có thể giúp đỡ lẫn nhau bằng cách
nói với nhau bàn bạc với nhau về điều ấy, nhưng không ai có thể giải bày
ra rõ ràng cho chúng ta ; không có một chuyên viên hay một bậc đạo sư
nào có thể khai thác nó cho chúng ta . Chúng ta có thể ý thức về nó trong
tương giao của chúng ta, tương giao với những sự vật, với tài sản, với
con người và với những ý tưởng. Trong mối tương giao ấy, chúng ta sẽ
khám phá rằng mâu thuẫn phát hiện khi hành động tự khuôn đúc theo
một ý tưởng. Ý tưởng chỉ là sự đúc kết của tư tưởng trong vai trò của
một biểu tượng, và nỗ lực hướng đời sống ăn rập theo biểu tượng chỉ tạo
ra mâu thuẫn thôi.
Vậy, khi nào tư tưởng còn tạo ra mẫu mực, còn khuôn thước, khi nào
chúng ta còn có mẫu mực tư tưởng trong đầu thì lúc ấy mâu thuẫn còn
tiếp diễn ; muốn phá vỡ mẫu mực tư tưởng, do đó, đồng lúc phá vỡ luôn
mâu thuẫn, thì sự tự tri, tự giác nhất định phải phát hiện trước tiên. Sự tri
kiến bản ngã không phải là một tiến trình hiếm hoi dành cho một số ít
người. Mình có thể tri kiến được bản ngã ngay trong ngôn ngữ thông
thường trong đời sống thường nhật, trong đường lối suy tư và cảm giác,
trong cử chỉ thái độ nhìn một người khác. Nếu chúng ta có thể ý thức
được mỗi một tư tưởng, mỗi một cảm giác trong từng giây phút, lúc ấy
chúng ta sẽ thấy rằng mình hiểu được những động tác của bản ngã trong
sự tương giao. Chỉ có lúc ấy sự trầm lặng của tâm thức mới có thể xuất
hiện và chỉ trong niềm tĩnh lặng ấy, thực tại tối thượng mới hiện thể.
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG IX
BẢN NGÃ LÀ GÌ?
 
 

Khi nói về bản ngã, chúng ta có biết rằng chúng ta muốn nói gì không ?
Lúc đề cập vấn đề bản ngã, tôi cho rằng bản ngã có nghĩa là lý tưởng, ký
ức, kết luận , kinh nghiệm , những hình thể đa dạng của những ý định
hữu danh và những ý định vô danh, nỗ lực ý thức muốn được hiện thể
hay không hiện thể, ký ức tích lũy của vô thức, vô thức chủng tộc, vô
thức bè phái, cá thể , bộ lạc và trọn vẹn tất cả những thực thể vừa kể, kể
cả những gì được thể hiện và phóng hiện ra bên ngoài trong hành động
hoặc phóng hiện ra bình diện tâm linh như là nhân đức ; sự nỗ lực cố
gắng thực hiện những điều vừa nêu chính là bản ngã. Sự cạnh tranh, lòng
khát vọng muốn được hiện thể cũng là bản ngã nữa. Trọn vẹn tiến trình
vừa kể chính là bản ngã ; mỗi khi chúng ta đối mặt với bản ngã chúng ta
ý thức thực sự rằng bản ngã là một sự thể bất thiện, tai hại, tàn ác, xấu
xa. Tôi dùng tiếng “xấu xa” một cách cố ý, bởi vì bản ngã luôn luôn
phân hóa chia rẽ mọi sự ; bản ngã luôn luôn bưng bít đóng nhốt : những
sinh hoạt của bản ngã, dù có tôn nghiêm cao quý đến đâu đi nữa, cũng
chỉ gây ra sự phân ly và sự cô lập. Chắc hẳn chúng ta biết rõ tất cả những
điều này. Chúng ta lại cũng thừa biết những giây phút thoát trần tuyệt vời



: khi mà bản ngã không còn hiện diện, lúc mà mọi cảm thức nỗ lực, nỗ
sức không còn xuất hiện trong ta nữa ; và tâm thái này chỉ xảy đến khi
tình yêu thoáng hiện trong lòng người.
Đối với tôi, dường như điều quan trọng nhất vẫn là tìm hiểu sự vận hành
của kinh nghiệm trong việc củng cố bản ngã. Nếu chúng ta sống đứng
đắn đàng hoàng, chúng ta cần phải hiểu vấn đề kinh nghiệm này. Vậy,
nói đến kinh nghiệm, chúng ta muốn nói gì ? Chúng ta luôn luôn trải qua
kinh nghiệm thường xuyên ; đó là những ấn tượng ; chúng ta diễn dịch
lại những ấn tượng ; chúng ta phản ứng hay hành động ăn rập theo
những ấn tượng ấy ; chúng ta tính toán, xảo quyệt, gian giảo, vân vân.
Có sự hỗ tương tác dụng thường xuyên giữa những gì chúng ta thấy một
cách khách quan và phản ứng của chúng ta đối với những điều nghe thấy
ấy ; sự hỗ tương tác dụng cũng xảy ra giữa ý thức và những kỷ niệm của
vô thức.
Khuôn theo những kỷ niệm của tôi, tôi phản ứng lại bất cứ những gì tôi
thấy, bất cứ những gì tôi cảm. Trong sự vận hành của biến trình phản ứng
lại những gì tôi thấy, những gì tôi cảm, những gì tôi biết, những gì tôi tin
tưởng, trong sự vận hành của biến trình phản ứng này, phải chăng kinh
nghiệm đang thành hình ? Phản ứng , đáp ứng lại một điều mình thấy, đó
chính là kinh nghiệm. Khi tôi nhìn thấy ngài, tôi phản ứng lại ; định danh
cho phản ứng ấy là kinh nghiệm. Nếu tôi không định danh phản ứng ấy
thì nó không phải là kinh nghiệm. Hãy ngắm nhìn những đáp ứng riêng
biệt của ngài và hãy ngắm nhìn những gì đang xảy ra nơi ngài. Không
thể nào có kinh nghiệm được, nếu tiến trình định danh không xảy ra
đồng lúc. Nếu tôi không nhận ra ngài, làm thế nào tôi có thể có được
kinh nghiệm về việc gặp gỡ ngài ? Điều vừa nói có vẻ đơn giản và chính
xác. Không phải đó là một sự kiện hiển nhiên ư ? Nói rõ hơn nữa, nếu tôi
không phản ứng lại rập theo những kỷ niệm của tôi, tập theo bối cảnh qui
định , rập theo những thành kiến của tôi, thì làm thế nào tôi có thể biết
rằng tôi đã có một kinh nghiệm nào đó ?
Thế thì những khát vọng đa dạng đã phóng hiện ra ngoài. Tôi khát khao
muốn được che chở bao bọc, muốn được an ninh bên trong tâm hồn ;
hoặc tôi khát khao muốn có một bậc tôn sư, một đạo sư, một bậc thầy,
một đấng thượng đế : rồi tôi có kinh nghiệm với điều tôi đã phóng hiện



ra ngoài lòng khát khao dưới hình thức mà tôi đã đặt tên, rồi tôi phản
ứng lại với hình thức hữu danh ấy. Đó chỉ là sự ngoại hiện phóng tưởng
của tôi. Đó chỉ là sự định danh do tôi tạo ra. Lòng khát khao kia, sau khi
đã đưa đến một kinh nghiệm cho tôi, bây giờ xui tôi nói đại loại như vầy
“ tôi có kinh nghiệm”, “tôi đã gặp bậc đạo sư”, hay “tôi chưa gặp bậc
Tôn Sư”. Các ngài hiểu trọn cả biến trình gọi danh, đặt tên một kinh
nghiệm. Khát vọng, lòng thèm muốn , là cái mà các ngài gọi là kinh
nghiệm, có phải thế ? Khi tôi muốn được tâm trí tĩnh lặng, những gì đã
xảy ra, khi tôi muốn thế ? Cái gì xảy ra ? Vì những lý do tạp nhạp nào
đó, tôi thấy rằng tâm trí tĩnh lặng, trầm mặc là một điều quan trọng ;
chẳng hạn, bởi vì kinh nghiệm Upanishads đã dạy thế : những bậc thánh
đã dạy thế, và thỉnh thoảng chính tôi cũng cảm thấy im lặng rất là quí, vì
trí óc tôi cứ ba hoa lải nhải lắm chuyện suốt ngày. Thỉnh thoảng tôi cảm
thấy rằng tâm trí bình thản, trí óc trầm lặng là một điều tuyệt vời thú vị
biết bao. Lòng khát khao nhóm dậy : muốn được thể nghiệm sự im lặng.
Tôi muốn có được một bộ óc trầm lặng, vì thế tôi mới hỏi “ Làm thế nào
tôi đạt được sự thanh thản trầm lặng ấy ?” Tôi được biết quyển sách nào
đó đã chỉ dạy về thiền định và đủ loại giới luật hành tác. Thế thì tự khuôn
mình vào một kỷ giới luật tâm linh nào đó, tôi tìm cách thể nghiệm sự im
lặng. Thế là bản ngã, cái “tôi” đã tự củng cố, an định, ở lỳ luôn trong
kinh nghiệm về im lặng.
Tôi muốn hiểu bản tính của chân lý ; đó là lòng khát vọng , lòng ao ước
của tôi ; rồi đi theo sau đó là sự phóng hiện của tôi về những ý niệm ấy ;
tôi đã nghe nhiều người nói về chân lý. Tôi muốn thể nhập tất cả những
gì kinh điển đã dạy. Thế thì những gì xuất hiện ? Chính lòng ham muốn
ấy, chính lòng khát khao ấy đã được phóng hiện ra ngoài, và tôi thể
nghiệm bởi vì tôi tri nhận chính trạng thái phóng hiện ấy. Nếu tôi không
tri nhận trạng thái ấy, tôi sẽ không gọi nó là chân lý. Tôi tri nhận trạng
thái ấy và tôi thể nghiệm trạng thái ấy ; chính kinh nghiệm ấy tăng
trưởng bản ngã, tăng trưởng cái “tôi”, có phải thế không ? Do đó bản ngã
trở thành bị bủa vây đóng kín trong thành lũy của kinh nghiệm. Rồi lúc
ấy ngài mới nói “tôi biết”, “đấng Đạo Sư xuất hiện”, “Thượng đến hiện
hữu” hay “Thượng đế không hiện hữu” ; ngài mới nói rằng một ý thức hệ



chính trị cá biệt nào đó đã đi đúng đường và tất cả những ý thức hệ khác
đều sai.
Thế là kinh nghiệm luôn luôn vẫn tăng trưởng cái “tôi”. Càng lúc ngài
càng bị đóng lũy trong kinh nghiệm ngài, càng lúc bản ngã ngài càng
được củng cố. Hậu quả của biến trình ấy là tính tình ngài trở nên cứng
rắn, kiến thức ngài, tín ngưỡng ngài cũng trở nên cứng rắn và ngài hãnh
diện phô trương cho kẻ khác thấy, vì ngài biết rằng họ không tinh khôn
như ngài, và vì ngài có khả năng viết lách hoặc khả năng diễn đạt, ăn nói
hoạt bát và ngài lại quá tinh khôn, quá thủ đoạn. Vì bản ngã vẫn còn tác
động mạnh trong lòng ngài, cho nên những tín ngưỡng, những bậc Tôn
sư, những giai cấp, hệ thống kinh tế của ngài, tất cả những thứ ấy đã
được ngài biến thành một tiến trình cô lập ; do đó, những thứ ấy đã gây
ra sự bất đồng tương tranh. Nếu ngài thực sự chỉnh trang đứng đắn ; ngài
phải phá tan trung tâm điểm bất động này một cách trọn vẹn, phá tan và
đừng tìm cách biện minh gì hết. Đó là lý do tại sao chúng ta cần phải
hiểu tiến trình kinh nghiệm.
Trí óc, cùng bản ngã , có thể nào không còn phóng hiện, không còn dự
tính, không còn tham muốn, không còn thể nghiệm ? Chúng ta thấy rằng
tất cả kinh nghiệm của bản ngã đều là một sự phủ định, sự phá hoại, thế
mà chúng ta vẫn gọi những kinh nghiệm ấy là hành động xây dựng, có
phải thế ? Nghĩa là chúng ta gọi đó là lối sống tích cực. Đối với các ngài,
giải trừ trọn vẹn tiến trình này lại là phá hoại, phủ nhận, tiêu cực. Làm
như thế có phải các ngài đã đi đúng hướng ? Các ngài và tôi, với tư cách
là những cá thể, chúng ta có thể nào đi đến cội rễ của tiến trình ấy và
hiểu được tiến trình ấy, tiến trình của bản ngã ? Vậy, cái gì giải tan bản
ngã ? Những đoàn thể tôn giáo và những đoàn thể khác đã chia sẵn tinh
thần đồng hóa, phải thế không ? Những đoàn thể ấy gọi mời chúng ta đại
loại như vầy :” Hãy đồng hóa với một thực thể nào lớn rộng hơn thì bản
ngã các người sẽ biến mất đi”. Nhưng cố nhiên tinh thần đồng hóa vẫn
còn là tiến trình của bản ngã ; thực thể lớn rộng kia rốt lại chỉ là sự
phóng hiện, phóng đại của cái “tôi” mà tôi thể nghiệm và do đó, chính
việc ấy đã tăng trưởng, củng cố cái “tôi”.
Tất cả những hình thức đa dạng của kỷ luật, tín ngưỡng và kiến thức
chắc chắn là chỉ tăng trưởng củng cố bản ngã. Chúng ta có thể tìm thấy



một nguyên tố nào khả dĩ giải tan bản ngã ? Hay đây chỉ là một câu hỏi
đặt sai ? Nhưng đó chính là điều chúng ta muốn thể hiện tự căn để.
Chúng ta muốn tìm thấy một sự thể nào đó khả dĩ phá tan cái “tôi”, phải
chúng ta muốn thế không ? Chúng ta nghĩ rằng có những phương tiện
khác nhau như tinh thần đồng hóa, tín ngưỡng, vân vân ; nhưng tất cả
những thứ ấy cũng đều nằm trên cùng một cấp độ ngang nhau ; không có
cái nào cao hơn cái nào, bởi vì tất cả những thứ ấy đều chứa đựng cùng
cường độ như nhau trong việc tăng trưởng củng cố bản ngã, cái “tôi”.
Thế, có thể nào tôi thấy được cái “tôi” mỗi khi nó vận hành tác động và
nhận ra năng lực, thế lực phá hoại của nó ? Dù tôi có gọi nó là gì đi nữa
thì nó vẫn là một thế lực phân ly, cô lập, nó là một sức phá hoại, và tôi
tìm cách tiêu trừ nó. Các ngài đáng lẽ nên tự hỏi như vầy – “tôi thấy cái
“tôi” vận hành liên tục và luôn luôn gây ra sợ hãi, xao xuyến, tuyệt vọng,
thất vọng, thống khổ, chẳng những cho tôi thôi mà cho tất cả những
người chung quanh tôi. Vậy có thể nào giải trừ được bản ngã không ?
Không phải chỉ giải trừ một cách phiến diện mà phải giải trừ toàn diện
bản ngã ? “ Chúng ta có thể nào đào sâu tới cội rễ của bản ngã và phá
hủy nó ? Đó mới là cách vận hành duy nhất thực sự , phải thế ? Tôi
không muốn sáng trí một cách phiến diện, mà chỉ muốn sáng trí một
cách thuần tính toàn diện. Hầu hết chúng ta đều chỉ sáng trí từng phần,
từng tầng lớp ; có lẽ ngài sáng trí một cách và tôi sáng trí một cách khác.
Một số người trong các ngài sáng trí trong công việc kinh doanh, một số
người khác sáng trí lanh lợi trong công việc bàn giấy, vân vân và vân vân
; mọi người đều sáng trí, thông minh trong nhiều cách khác nhau ; nhưng
chúng ta không thông minh, không sáng trí một cách toàn diện trọn vẹn.
Thông minh một cách thuần tính toàn diện có nghĩa là không còn bản
ngã nữa. Có thể thực hiện được như vậy chứ ?
Có thể nào để cho bản ngã vắng mất ngay ? Các ngài biết rằng điều này
có thể thực hiện được. Phải cần có những yếu tố, những điều kiện quan
yếu nào ? Yếu tố nào khả dĩ mang đến sự thể hiện này ? Tôi có thể tìm
thấy yếu tố ấy ? Khi tôi đặt câu hỏi “Tôi có thể tìm thấy yếu tố ấy ?” thì
hiển nhiên tôi tin chắc rằng điều ấy có thể thực hiện được ; thế là tôi đã
tạo ra một kinh nghiệm củng cố tăng trưởng cho bản ngã, phải thế không
? Hiểu được bản ngã đòi hỏi phải thông minh vô cùng, phải chu đáo tỉnh



thức vô cùng, nhanh nhẹn, mẫn tiệp, để ý chú tâm không ngừng, để bản
ngã không trượt qua được sự lãnh hội của mình. Tôi, một kẻ thành khẩn
đứng đắn, hết lòng muốn phân tán bản ngã. Khi tôi nói thế, tôi biết rằng
mình có thể phá tan bản ngã. Nhưng vừa lúc tôi nói “tôi muốn phá tan
bản ngã”, vừa lúc nói như vậy thì sự hiện nghiệm của bản ngã vẫn còn
đó ; và vì thế bản ngã được tăng trưởng củng cố. Thế thì có cách nào khả
dĩ khiến cho bản ngã không còn hiện thể ? Người ta dễ thấy rằng tâm
thái sáng tạo nhất định không phải là kinh nghiệm của bản ngã. Khi nào
bản ngã vắng mặt thì sự sáng tạo mới xuất hiện, vì sự sáng tạo không
phải là sự phóng đại ngoại hiện của bản ngã ; sự sáng tạo là hoàn toàn
vượt qua tất cả mọi sự thể nghiệm. Vậy có thể nào tâm trí được hoàn
toàn tĩnh lặng, hoàn toàn ở trong trạng thái bất tri nhận hay bất thể
nghiệm ; ở trong một trạng thái mà sự sáng tạo có thể xuất hiện, nghĩa là
lúc bản ngã không còn đó nữa, lúc bản ngã vắng mất ? Đây mới thực là
vấn đề chính, phải thế không ? Bất cứ sự vận hành nào của tâm trí dù
tích cực hay tiêu cực, đều là một kinh nghiệm, thực ra chỉ dùng củng cố
tăng trưởng cái “tôi”. Tâm trí có thể nào không tri nhận bất cứ cái gì hết
? Điều này chỉ có thể thực hiện khi mình được im lặng trọn vẹn , sự im
lặng trọn vẹn, sự im lặng toàn triệt này không phải là sự im lặng của kinh
nghiệm của bản ngã, vì nếu im lặng như thế thì chỉ là tăng trưởng củng
cố bản ngã thôi.
Có thực thể nào đứng ngoài bản ngã, quan chiếm bản ngã và giải tán bản
ngã ? Có thực thể tâm linh nào thay thế bản ngã, phá hủy nó và xua nó
qua một bên ? Chúng ta nghĩ rằng có bản ngã như thế, phải không ? Hầu
hết những người tín ngưỡng đều nghĩ rằng có một nguyên thể như vậy.
Người theo duy vật nói :” Bản ngã không thể nào bị phá hủy được ; bản
ngã chỉ có thể bị qui định và cưỡng ép trên phương diện chi1nh trị, kinh
tế , xã hội ; chúng ta có thể giữ bản ngã chặt chẽ trong một mẫu mực nào
đó và chúng ta có thể phá vỡ nó, do đó, bản ngã có thể được dùng để tiến
tới một đời sống cao quí, đời sống đạo đức ; bản ngã không còn có thể
thiệp, xen vào bất cứ cái gì khác, mà chỉ uốn nắn ăn rập theo mẫu mực
xã hội và chỉ tác động như một cái máy”. Điều này, chúng ta thừa biết
rồi. Có một số người khác, những người gọi là tu hành, thực sự họ không
có gì là tu hành cả, dù chúng ta gọi họ thế ; những người tu hành ấy nói



đại loại như vầy : “Trên nền tảng, có một nguyên tố, nguyên thể như thế.
Nếu chúng ta có thể đối diện thể nhập với nguyên thể thì sẽ phá tan được
bản ngã”.
Có nguyên thể nào khả dĩ phá tan được bản ngã ? Xin các ngài hãy nhìn
hành động của chúng ta . Chúng ta bức bách cưỡng ép bản ngã vào một
góc tường, vào một hoàn cảnh khó khăn. Khi nào các ngài để bản thân
mình bị cưỡng bức vào một góc nhà ; nói rõ hơn, khi nào các ngài để cho
bản thân phải bị ép vào trong một trường hợp nan giải, các ngài sẽ thấy
được những gì sẽ xảy ra. Lúc đó, chúng ta muốn được là một nguyên thể
phi thời gian, không còn thuộc về bản ngã, chúng ta mong muốn nguyên
thể ấy sẽ xuất hiện, có thể thiệp và phá hủy bản ngã, và chúng ta gọi
nguyên thể ấy là Thượng đế. Vậy thì có một thực thể nào như thế, mà
tâm trí khả dĩ ý niệm được. Có thể có hoặc có thể không có ; đây không
phải là vấn đề. Nhưng lúc nào tâm trí muốn tìm kiếm một trạng thái tâm
linh phi thời gian nào đó khả dĩ tác động phá hủy bản ngã, phải chăng
việc ấy chỉ là một hình thức kinh nghiệm khác để tăng trưởng củng cố
cái “tôi”? Khi các ngài tín ngưỡng vào một cái gì đó, phải chăng sự việc
ấy vẫn xảy đến ? Khi các ngài tin rằng có chân lý, có Thượng đế, trạng
thái phi thời gian, sự bất tử ; phải chăng lúc ấy tiến trình củng cố bản ngã
lại xuất hiện ? Bản ngã đã phóng hiện ra thực thể mà các ngài cảm và
nghĩ rằng thực thể ấy sẽ đến và phá hủy bản ngã. Do đó, vì đã phóng
hiện ý tưởng về hiện thể liên tục tiếp diễn trong một trạng thái phi thời
gian, phóng hiện ý tưởng ấy như là một thực thể tâm linh, các ngài được
trải qua kinh nghiệm như vậy . Chính kinh nghiệm như thế chỉ củng cố
tăng trưởng bản ngã ; vậy thì các ngài đã làm được gì ? Các ngài đã
không thực sự phá hủy bản ngã mà lại chỉ đặt một tên khác cho bản ngã,
đặt một phẩm tính khác cho nó ; nhưng bản ngã vẫn còn đó ; bởi vì các
ngài còn thể nghiệm được nó. Do đó, hành động của chúng ta từ đầu đến
cuối chỉ là một hành động đồng nhất, chỉ có chúng ta là nghĩ rằng hành
động ấy đã chuyển biến, phát triển, trở nên đẹp đẽ hơn lên mỗi lúc ;
nhưng thực ra nếu các ngài quan sát vào nội tâm, các ngài sẽ thấy rằng
chỉ mỗi một hành động ấy vẫn tiếp diễn, chỉ mỗi một cái “tôi” vận hành
tác động trong những cấp bậc khác nhau, với những nhãn hiệu khác
nhau, những tên khác nhau.



Khi các ngài thấy trọn tiến trình ấy, thấy được những sự bịa đặt xảo
quyệt phi thường, sự thông minh nhanh nhẹn của bản ngã, những đường
lối tinh vi mà bản ngã đã dùng để tự khuất lấp, như tinh thần đồng hóa,
nhân đức, kinh nghiệm, tín ngưỡng, kiến thức ; khi các ngài nhận ra rằng
tâm trí đang vận hành trong một vòng tròn, trong cái chuồng do nó tạo ra
cho nó, khi nhận ra được như vậy thì những gì xảy ra ? Khi các ngài ý
thức được điều ấy, hoàn toàn tri nhận được điều ấy thì vụt ngay lúc ấy
phải chăng các ngài cảm thấy được tĩnh lặng một cách lạ thường, sự tĩnh
lặng ấy, không phải xuất phát từ sự cưỡng bách, từ bất cứ sự tưởng tượng
nào, từ bất cứ sự sợ hãi xao xuyến nào ? Khi các ngài ý thức rằng bất cứ
sự vận hành nào của tâm trí chỉ là một hình thức để củng cố bản ngã, khi
mà các ngài quan sát điều ấy, nhìn điều ấy, khi mà các ngài hoàn toàn ý
thức về điều ấy trong hành động, khi mà các ngài tới nơi cứ điểm ấy
không phải bằng lời lẽ suông thôi, không phải bằng ý thức hệ, cũng
không phải bằng sự phóng nghiệm nhưng khi các ngài thực sự nằm trong
trạng thái ý thức bình tĩnh ấy, lúc ấy các ngài sẽ thấy rằng khi tâm trí
được hoàn toàn bình lặng thì tâm trí không còn năng lực tạo động tác rối.
Bất cứ những gì do tâm trí tạo tác ra đều bị kẹt trong vòng lẩn quẩn, bị
vướng trong tương thế của bản ngã. Chỉ khi nào tâm trí không còn tạo
tác nữa thì lúc ấy sự sáng tạo mới xuất hiện và sự sáng tạo này không
phải là một tiến trình có thể tri nhận được.
Chúng ta không thể tri nhận thực tại, không tri nhận chân lý. Muốn cho
chân lý xuất hiện thì phải xua đuổi tín ngưỡng, kiến thức, thể nghiệm, sự
tôi luyện nhân đức ; tất cả những thứ này phải biến mất đi thì chân lý
mới đến được. Người nhân đức mà ý thức rằng mình đang theo đuổi
nhân đức thì không bao giờ có thể thấy được thực tại. Hắn có thể là một
người đứng đắn ; nhưng điều này hoàn toàn khác hẳn với một người tìm
thấy được chân lý, khác hẳn với một người thực sự đã hiểu được chân lý.
Một người nhân đức là một kẻ đứng đắn, nhưng một kẻ đứng đắn không
bao giờ có thể hiểu được bản tính của chân lý ; bởi vì đối với kẻ ấy, nhân
đức, đức hạnh đã được hắn dùng để khuất lấp che đậy bản ngã, củng cố
bản ngã ; hắn không bao giờ có thể hiểu được bản tính của chân lý, bởi
vì hắn đang đeo đuổi nhân đức. Mỗi khi hắn nói :” Không, tôi không nên
tham lam”, trạng thái không gian tham mà hắn đang hiện nghiệm, chỉ là



một cách củng cố bản ngã. Do đó, nghèo nàn là một điều vô cùng quan
trọng chẳng những phải nghèo nàn về những sự vật thế tục thôi mà phải
nghèo nàn luôn về mặt tín ngưỡng và về kiến thức. Bất cứ kẻ nào giàu
sang phú quí về phương diện vật chất hay kẻ nào giàu sang về kiến thức
và tín ngưỡng thì hắn không bao giờ có thể biết được gì cả, ngoài ra tối
tăm mù mịt, và chính hắn sẽ là trọng tâm của tất cả mọi điều gian manh
khổ lụy. Nhưng nếu các ngài và tôi, với tư cách là những cá thể , nếu
chúng ta có thể nhìn thấy được trọn vẹn hành tung của bản ngã, lúc ấy
chúng ta sẽ hiểu được bản chất của tình yêu . Tôi quả quyết rằng chỉ có
thế mới là sự cải thiện khả dĩ thay đổi được thế gian này. Tình yêu, tình
thương không thuộc về bản ngã. Bản ngã không thể nào nhận ra tình yêu.
Ngài nói “tôi yêu” ; nhưng lúc ấy ngay trong lúc nói về tình yêu, ngay
trong lúc thể nghiệm, hiện nghiệm tình yêu, thì ngay lúc ấy, tình yêu đã
không còn nữa. Nhưng mỗi khi mà ngài hiểu biết tình yêu thì bản ngã
không có đó. Khi nào tình yêu xuất hiện, khi đó bản ngã không hiện hữu.
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG X
SỢ HÃI
 
 

Sợ hãi là gì ? Sợ hãi chỉ có thể xuất hiện cùng với một thực thể nào đó,
chứ không thể tồn tại riêng lẻ. Làm thế nào tôi có thể sợ chết được, làm
thế nào tôi có thể sợ một điều mà tôi không hề biết ? Tôi chỉ có thể sợ
những gì tôi quen biết thôi. Khi tôi nói rằng tôi sợ chết, có phải thực là
sợ một cái gì xa lạ, nghĩa là sự chết, hay tôi sợ mất những gì tôi đã quen
biết ? Sự sợ hãi của tôi, không phải là sợ chết mà là sợ mất sự liên kết
của tôi đối với những sự vật thuộc về tôi. Sự sợ hãi của tôi luôn luôn
dính líu đến những gì tôi đã quen biết, chứ không có liên quan nào đến
những gì xa lạ mà tôi không thể biết được.



Sự khảo sát hiện giờ của tôi là làm thế nào có thể giải thoát khỏi sự sợ
hãi về những điều đã biết, nghĩa là sợ mất gia đình của tôi, sợ mất danh
tiếng của tôi, tính tình tôi, tiền bạc của tôi để ở ngân hàng, sự thèm khát
của tôi, vân vân. Các ngài có thể nói rằng sự sợ hãi xuất hiện từ ý thức ;
nhưng ý thức của các ngài chỉ được hình thành do sự qui định triền
phược của các ngài, do đó ý thức cũng chỉ là kết quả của những gì ta
quen biết. Tôi có thể biết gì ? Kiến thức là có những ý tưởng , những ý
kiến về những sự vật, có ý thức về sự liên tục liên quan đến những gì ta
đã quen biết, chỉ thế thôi. Những ý tưởng là những sự hồi tưởng, kết quả
của kinh nghiệm nghĩa là đáp ứng lại sự thách đố. Tôi sợ những gì tôi đã
quen biết nghĩa là tôi sợ mất thiên hạ, những sự vật hay là những ý
tưởng, tôi sợ khám phá ra bản chất thực sự của tôi, sợ bối rối lúng túng,
sợ đau đớn xảy ra khi tôi đã mất hay đã không được lời lãi hay đã không
còn được vui sướng nữa.
Lại còn sợ hãi sự đau đớn. Sự đau đớn thể chất là một sự đáp ứng của
thần kinh hệ, nhưng sự đau đớn tâm lý chỉ xuất hiện khi tôi ôm ghì giữ
lấy những sự vật nào đã đem đến thỏa mãn cho tôi, vì lúc ấy tôi sợ một
người nào đó hay một sự vật nào đó mà có thể đánh mất những sự vật ấy
ra ngoài tôi. Những sự tích lũy tâm lý án ngữ cơn đau đớn tâm lý chỉ khi
nào những sự tích lũy ấy không bị khuấy động, nghĩa là tôi chỉ là một
mớ tích lũy kinh nghiệm, ngăn chận lại bất cứ hình thức nghiêm trọng
nào muốn khuấy động tôi và tôi không muốn bị quấy rầy ; do đó, tôi sợ
bất cứ người nào mà có thể quấy động tôi. Như thế sự sợ hãi của tôi thì
chỉ thuộc về những gì tôi đã quen biết, tôi sợ hãi những tích lũy trong vật
thể hay trong tâm tư mà tôi đã thu lượm dùng để xua đuổi sự đau đớn
hoặc ngăn chận nỗi sầu muộn. Nhưng nỗi sầu muộn lại nằm trong chính
tiến trình tích lũy dùng để xua đuổi cơn đau tâm tư, kiến thức cũng được
dùng để ngăn chận sự đau đớn. Không khác gì kiến thức y khoa dùng để
ngăn chận sự đau đớn thể xác, những tín ngưỡng cũng thế, những tín
ngưỡng chỉ dùng để ngăn chận sự đau đớn tâm tư, đó là lý do tại sao tôi
sợ đánh mất những tín ngưỡng của tôi, mà tôi không hề có được kiến
thức hoàn bị hay bằng chứng cụ thể về thực tại của những tín ngưỡng
như thế. Tôi có thể chối bỏ một số tín ngưỡng truyền thống đã đè nặng
trong tôi bởi vì kinh nghiệm trung thực của tôi đã cho tôi sức lực, lòng tự



tin, sự giao cảm ; nhưng những tín ngưỡng như thế và kiến thức mà tôi
đã thâu đạt được thực ra cũng chỉ là như nhau – một phương tiện để xua
đuổi sự đau đớn.
Sự sợ hãi chỉ tồn tại khi nào có sự tích lũy những gì mình đã quen biết,
chính điều ấy tạo ra nỗi lo sợ mất mát. Do đó, nỗi lo sợ những gì xa lạ
thực ra chỉ lo sợ những sự quen biết mà mình đã chồng chất trong tâm
tư. Sự tích lũy tâm tư luôn luôn chỉ có nghĩa là sợ hãi, mà sợ hãi chỉ có
nghĩa là đau đớn; mỗi khi nào mà tôi nói “tôi không nên mất” thì lúc ấy
sự sợ hãi xuất hiện. Mặc dù ý định tích lũy của tôi là muốn xua đuổi sự
đau đớn, nhưng sự đau đớn chỉ nằm trong tiến trình tích lũy. Đó chính là
những sự việc mà tôi có, những sự việc thuộc quyền sở hữu của tôi đã
tạo ra những nỗi sợ hãi, nghĩa là đau đớn.
Mầm móng bảo vệ phòng thủ, chính mầm móng bảo vệ ấy đã gây ra sự
gây hấn của người khác. Tôi muốn sự an ninh vật thể ; do đó, tôi đã tạo
ra một chính thể tập quyền, chính thể ấy bắt buộc phải cần có những lực
lượng vũ trang, nghĩa là chuẩn bị cho chiến tranh, như thế chỉ là sự phá
hủy sự an ninh. Mỗi khi nào có việc muốn tự bảo vệ đề phòng thì lúc ấy
sự sợ hãi xuất hiện. Khi tôi thấy sự sai lầm trong việc đòi hỏi an ninh, an
toàn tính mệnh, thì lúc ấy tôi mới không còn tích lũy nữa. Nếu các ngài
nói rằng các ngài thấy điều ấy nhưng các ngài không thể nào không tích
lũy được thì đó chỉ là bởi vì các ngài không thực sự tin rằng chính ngay
trong sự tích lũy đã chứa sẵn sự đau đớn rồi.
Sự sợ hãi xuất hiện trong tiến trình tích lũy và tín ngưỡng về một thực
thể nào đó thuộc về tiến trình tích lũy. Con trai tôi chết, và tôi tin vào sự
luân hồi đầu thai để ngăn chặn lại cơn đau đớn tâm tư cho bớt phần
mãnh liệt ; nhưng, ngay trong tiến trình tin tưởng như thế thì đã có mối
hoài nghi xuất hiện rồi. Bên ngoài tôi chồng chất trực tích lũy các sự vật
và gây ra mầm móng chiến tranh ; bên trong tâm tư tôi chồng chất tích
lũy những tín ngưỡng và gây ra mầm móng đau khổ. Khi nào mà tôi còn
muốn bình an, được bảo đảm tính mệnh, muốn có tiền bạc trong ngân
hàng, muốn được vui sướng khoái lạc, vân vân, khi nào tôi còn muốn trở
nên một nhân vật nào đó, theo nghĩa sinh lý và tâm lý thì lúc đó sự đau
đớn nhất định xuất hiện. Chính những sự vật mà tôi dùng để xua đuổi sự
đau đớn, chính những sự vật ấy mang đến sợ hãi, đau đớn cho tôi.



Sự sợ hãi chỉ thành hình khi tôi muốn theo đuổi một mẫu mực đặc biệt
nào đó. Sống không sợ hãi có nghĩa là sống không cần một mẫu mực
riêng biệt nào. Khi nào tôi đòi hỏi một đường lối riêng biệt nào đó thì lúc
đó chính đường lối ấy là nguồn gốc của sự sợ hãi. Nỗi khó khăn của tôi
là lòng ước muốn được sống trong một khuôn khổ nào đó. Tôi có thể phá
vỡ khuôn khổ ấy không ? Tôi chỉ có thể làm như thế khi nào tôi thấy
chân lý : chính khuôn khổ đã gây ra sợ hãi và chính sự sợ hãi này lại
đóng mạnh thêm khuôn khổ. Nếu tôi nói rằng tôi phải phá vỡ khuôn khổ
bởi vì tôi muốn thoát khỏi sự sợ hãi, nếu nói thế thì tôi chỉ là đi theo một
khuôn khổ khác, khuôn khổ khác ấy lại chỉ gây ra sự sợ hãi khác nữa.
Bất cứ hành động nào của tôi mà xuất phát từ ước muốn phá vỡ khuôn
khổ sẽ chỉ là tạo ra một mẫu mực khác, do đó sự sợ hãi xuất hiện. Làm
thế nào mà tôi không thể phá vỡ khung khổ mà không gây ra sự sợ hãi
nữa, nghĩa là không còn bất cứ hành động ý thức hay vô thức nào trong
tôi dính dấp đến sợ hãi ? Nghĩa là tôi không phải hành động, tôi không
làm bất cứ một cử chỉ nào để phá vỡ khung khổ. Cái gì ? Cái gì có thể
xảy ra cho tôi khi mà tôi chỉ nhìn khung khổ mà không đụng chạm gì đến
nó ? Tôi thấy rằng chính tâm trí là khuôn khổ, mẫu mực ; tâm trí tôi sinh
hoạt trong mẫu mực thường lệ mà nó tạo ra cho nó. Vì thế, trí tuệ chính
là sợ hãi. Bất cứ điều gì mà trí óc thực hiện chỉ tăng trưởng mẫu mực cũ
hay tạo thêm một mẫu mực mới. Có nghĩa là bất cứ điều gì tâm trí muốn
làm để giải thoát khỏi sự sợ hãi thì điều ấy gây ra sợ hãi.
Sự sợ hãi tìm nhiều lối thoát khác nhau. Lối thoát thông thường nhất là
sự đồng hóa, phải không ? Đồng hóa với đất nước, đồng hóa với xã hội,
đồng hóa với một ý tưởng. Các ngài có bao giờ để ý phản ứng thế nào
khi các ngài thấy một cuộc diễn hành, chẳng hạn như cuộc diễn binh, hay
cuộc rước lễ của các tôn giáo, hay khi quê hương bị họa xâm lăng ? Lúc
đó thì các ngài tự đồng hóa với quê hương tổ quốc, với một thực thể nào
đó, với một ý thức hệ nào đó. Lại còn những trường hợp khác chẳng hạn
mình tự đồng hóa mình với đứa con của mình, rồi với vợ mình, với một
hình thức hành động đặc biệt nào đó, hay một hình thức vô vi nào đó. Sự
đồng hóa là một tiến trình tự trốn mình, tự quên mình. Khi nào tôi ý thức
về “tôi” thì tôi biết rằng sự đau đớn, sự tranh đấu, sự sợ hãi thường
xuyên vẫn còn đó. Nhưng nếu tôi có thể tự đồng hóa mình với một cái gì



lớn hơn, với một cái gì xứng đáng hơn, chẳng hạn với sắc đẹp, với cuộc
đời, với chân lý, với tín ngưỡng, với kiến thức, ít ra là chỉ đồng hóa tạm
thời thôi, chỉ thế thôi cũng là một lối thoát, một sự chạy trốn của tôi đối
với tôi, phải thế không ? Nếu tôi nói về “quê hương của tôi” thì tôi có thể
quên tôi trong giây phút, phải thế không ? Nếu tôi có thể nói điều gì về
Thượng đế, lúc ấy tôi có thể quên tôi. Nếu tôi có thể tự đồng hóa mình
với gia đình tôi, với một đoàn thể, với một đảng phái riêng biệt nào đó,
với một ý thức hệ nào đó thì, lúc ấy tôi có thể tìm được một lối thoát,
một sự chạy trốn tạm thời.
Sự đồng hóa, do đó, chỉ là một hình thức chạy trốn bản ngã, ngay đức
hạnh chỉ là một hình thức chạy trốn bản ngã. Kẻ nào tôi luyện đức hạnh
chỉ là chạy trốn bản ngã hắn, đầu óc hắn chỉ là hẹp hòi. Đó không phải là
một đầu óc đức hạnh vì đức hạnh không phải là một điều có thể tôi luyện
đeo đuổi được. Các ngài càng cố gắng trở nên đức hạnh chừng nào thì
các ngài lại chỉ tăng trưởng bản ngã, tăng trưởng cái “tôi” hơn thêm nữa.
Sự sợ hãi thường xảy đến cho chúng ta dưới nhiều hình thức khác nhau,
chính sự sợ hãi ấy luôn luôn vẫn muốn tráo lộn trong một hình thức khác
và do đó, gia tăng sự quằn quại tâm tư. Các ngài càng muốn đồng hóa
với một hình thức tráo trở khác của một thứ sợ hãi thì các ngài lại càng
cố ôm ghì nắm lấy những gì mà các ngài chuẩn bị để tranh đấu, để hy
sinh tính mệnh, bởi vì sự sợ hãi đã nằm đàng sau hành động kia.
Chúng ta có biết sự sợ hãi là gì không ? Nó có phải chăng chỉ là không
chấp nhận thực tại, không chấp nhận cái đang là , không chấp nhận
những gì đang xảy ra trong hiện tại. Chúng ta phải hiểu nghĩa chữ “chấp
nhận”. Tôi không dùng chữ ấy với ý nghĩa là cố gắng chấp nhận, nỗ lực
để chấp nhận. Không có vấn đề chấp nhận mỗi khi tôi trực nhận hiện tại,
cái đang là, những gì đã xảy ra trong hiện tại. Khi nào tôi không trực
nhận rõ ràng cái đang là, thực tại, những gì đang xảy ra trong hiện tại, thì
lúc ấy tôi đã tạo ra tiến trình chấp nhận, do đó sự sợ hãi có nghĩa là
không chấp nhận cái đang là, thực tại, những gì xảy ra trong hiện tại. Tôi
chỉ là một mớ tổng số những phản ứng, những đáp ứng, những hoài
tưởng, những hoài vọng, những u trầm, chán nản, ấm ức, chỉ là kết quả
của sự vận hành ý thức ứ đọng, tôi là thế thì làm thế nào để có thể vượt
qua được những gì làm thành tôi ? Làm thế nào trí óc không bị sự án ngữ



ấy, mà lại có thể ý thức được ? Chúng ta biết rằng khi nào không có
chướng ngại án ngữ thì lúc ấy niềm vui tuyệt vời xuất hiện. Các ngài có
biết rằng mỗi khi nào cơ thể hoàn toàn mạnh khỏe thì chúng ta cảm thấy
sung sướng thảnh thơi thoải mái ; và các ngài có biết rằng tâm trí hoàn
toàn tự do, không bị chướng ngại ngăn giữ, khi nào trọng tâm ý thức về
“tôi” không còn xuất hiện nữa thì lúc ấy các ngài cảm thấy sung sướng
lâng lâng ? Các ngài có cảm thấy như thế không mỗi khi nào bản ngã
vắng mặt ? Hiển nhiên tất cả chúng ta đều cảm thấy như thế.
Sự giao cảm và sự giải phóng khỏi bản ngã chỉ xuất hiện khi nào mình
có thể nhìn bản ngã mình một cách hoàn toàn trọn vẹn như là một toàn
thể nhất trí ; và mình chỉ có thể thể hiện như thế mỗi khi nào mình hiểu
tiến trình trọn vẹn của tất cả sinh hoạt xuất phát từ lòng tham muốn khát
vọng, lòng ham muốn khát vọng ấy chính là sự thể hiện của tư tưởng –
bởi vì tư tưởng không khác lòng khát vọng – mình chỉ có thể hiểu toàn
thể tiến trình ấy khi nào không còn biện minh lòng ham muốn, không
còn đàn áp nó ; chỉ khi nào tôi có thể như thế thì tôi mới biết được mình
có khả năng vượt qua được những giới hạn của bản ngã hay không .
 
 

CHƯƠNG XI
ĐƠN GIẢN
 
 

Tôi muốn thảo luận về bản tính của đơn giản , và có lẽ nhờ sự thảo luận
này, chúng ta có thể đi đến việc khám phá ý nghĩa của cảm tính, khám
phá tính nhạy cảm. Dường như chúng ta nghĩ rằng sự đơn giản chỉ là một
sự biểu hiện bên ngoài, một tâm thái ẩn dật rút lui khỏi đời sống ; chỉ có
rất ít vật sở hữu, đóng khố, vô gia cư, không nhà cửa, mặc đôi ba manh
áo quần, dành dụm một món tiền nho nhỏ ở ngân hàng. Cố nhiên, đó
không phải là đơn giản. Đó chỉ là sự phô trương bên ngoài. Đối với tôi,
dường như đơn giản là điều chính yếu nhất ; nhưng đơn giản chỉ có thể
xuất hiện khi chúng ta bắt đầu hiểu được ý nghĩa của sự tự tri, tự kiến.
Đơn giản không phải là chỉ khuôn rập theo một mẫu mực nhất định. Phải
thông minh vô cùng thì mới đơn giản được, chứ không phải chỉ tuân hòa
theo một khuôn khổ cố định nào, dù bề ngoài khuôn khổ ấy có vẻ thích



ứng một cách xứng đáng đi nữa. Thực là một điều chẳng may, hầu hết
chúng ta đều bắt đầu đơn sơ giản dị ở hình thức bên ngoài, những sự vật
bề ngoài. Chỉ có chút ít vật sở hữu, chỉ bằng lòng tự mãn với đôi chút sự
vật, như thế cũng hãy còn dễ, bằng lòng tự túc với đôi ba điều, chia sẻ
đôi ba điều ấy với những kẻ khác, thực ra, điều ấy hãy còn dễ dàng.
Nhưng tỏ bày tính cách đơn giản của mình qua những sự vật bên ngoài,
qua tài sản, tỏ bày như vậy cố nhiên không có nghĩa là mình đã được đơn
giản bên trong tâm hồn. Tình thế hiện trạng bây giờ đã đưa chúng ta đến
hoàn cảnh bắt buộc mình phải đòi hỏi quá nhiều hình thức bề ngoài. Đời
sống càng lúc càng trở nên phức tạp rắc rối. Để mà có thể thoát ly ra
ngoài sự phức tạp rối rắm của đời sống, chúng ta cố gắng từ bỏ hoặc xa
lìa những sự vật, xa lìa những chiếc ô tô, xa lìa nhà cửa, xa lìa những tổ
chức, xa lìa những rạp chiếu bóng và xa lìa vô số những hoàn cảnh bên
ngoài dồn dập vào mình. Chúng ta cho rằng chúng ta sẽ sống đơn sơ giản
dị bằng cách rút lui, thoát ly ra ngoài đời sống. Quá nhiều bậc thánh, quá
nhiều bậc tôn sư đã từ bỏ thế tục, đối với tôi, bất cứ người nào từ bỏ thế
tục như thế thì chẳng giải quyết được vấn đề gì cả. Sự đơn sơ giản dị,
mối căn nguyên nền tảng thiết thực ấy, chỉ có thể xuất hiện bên trong tâm
hồn ; và từ bên trong tâm hồn ấy mới xuất phát hình thức bên ngoài. Vậy,
biết cách sống đơn sơ giản dị mới là vấn đề chính, bởi vì , chính sự đơn
giản ấy sẽ làm mình trở nên nhạy cảm hơn trong đời sống. Có được một
tâm trí nhạy cảm, một con tim bén nhạy, là một điều chính yếu, vì chỉ có
được tâm trí như thế, mình mới có thể dễ trực nhận, dễ đón nhận.
Mình chỉ có thể đơn giản trong nội tâm , cố nhiên là khi nào mình hiểu
được vô số những trở ngại, những cố chấp, sợ hãi mà mình bị vướng kẹt.
Nhưng phần đông chúng ta thích bị vướng kẹt, thích bị ràng buộc trong
nhân thế, trong những vật sở hữu, trong những ý tưởng. Chúng ta thích
làm những kẻ tù tội lao lung. Trong tâm tư, chúng ta đúng là những kẻ bị
nhốt tù, dù bên ngoài chúng ta có vẻ như sống đơn giản dễ chịu. Trong
tâm tư, chúng ta bị nhốt tù trong những sự thèm khát, những ham muốn,
những lý tưởng , trong vô số động lực tâm lý. Mình không thể nào tìm
được sự đơn giản, chỉ trừ ra khi nào mình được giải phóng, được tự do
trong tâm tư. Do đó, sự đơn giản phải bắt đầu từ trong, chứ không phải
từ ngoài.



Khi nào mình hiểu trọn vẹn tiến trình tín ngưỡng , hiểu được lý do tại
sao tâm trí phải bám chặt vào tín ngưỡng, khi nào hiểu được như vậy,
mình mới được hưởng một niềm tự do phi thường. Sự đơn giản xuất
hiện, lúc mình được tự do thoát ra ngoài mọi tín ngưỡng. Nhưng sự đơn
giản ấy đòi hỏi mình phải thông minh, và muốn thông minh thì mình
phải ý thức được những chướng ngại thực thụ của mình. Muốn ý thức,
mình phải thường xuyên thức tỉnh, không để ràng buộc cố định trong bất
cứ đường mòn lối cũ nào, trong bất cứ khuôn mẫu tư tưởng hay khuôn
mẫu hành động đặc thù nào. Thực ra, những gì mình chứa đựng bên
trong tâm hồn mình, chính những cái ấy đã ảnh hưởng biến chuyển thế
giới bên ngoài. Xã hội, hay bất cứ hình thức hành động nào, đều là sự
phóng hiện của bản thân chúng ta ; không chuyển hóa nội tâm , mà chỉ lo
lập pháp bên ngoài thôi thì chẳng có ý nghĩa gì đáng kể, việc ấy có thể
đem đến một vài sự cải cách nào đó, một vài sự điều chỉnh nào đó,
nhưng những gì mình chứa đựng trong tâm khảm vẫn chế phục, lấn áp,
khuynh lướt hoàn cảnh bên ngoài. Nếu trong tâm khảm mình vẫn gian
tham, tham vọng, đeo đuổi một số lý tưởng nào đó ; sự phức tạp rối rắm
trong tâm khảm ấy sớm muộn gì rồi cũng khuynh đảo lật đổ xã hội bên
ngoài, dù xã hội ấy có được tổ chức trù định một cách qui mô cẩn thận
đến đâu đi nữa, cơ cấu qui mô của nó vẫn bị phá đổ.
Vì lý do như thế, mình cần phải bắt đầu từ bên trong tâm khảm trước hết,
đồng thời vẫn không độc chiếm chuyên đoán, không khai trừ ngoại giới.
Cố nhiên các ngài đi đến thế giới nội tâm bằng cách lãnh hội thế giới bên
ngoài, bằng cách tìm xem thể điệu hiện hữu của sự xung đột, sự giao
tranh, thống khổ ở ngoại giới, lúc mình khảo sát điều ấy một cách thâm
trầm hơn, hiển nhiên mình thâm nhập vào những trạng huống tâm lý đã
phát sinh ra những xung đột thống khổ ở ngoại giới. Sự phát hiện bên
ngoài chỉ là dấu hiệu của trạng huống bên trong, nhưng muốn hiểu được
trạng huống nội tâm, mình cần phải đi vào bằng cửa ngỏ bên ngoài. Phần
đông chúng ta hành động như thế. Khi muốn hiểu được nội giới mà
không phải độc chiếm và khai trừ ngoại giới, trái lại, hiểu nội giới bằng
cách hiểu ngoại giới, tình cờ lý nhập được nội giới bằng sự thể nhận
ngoại giới ; khi hiểu được như vậy, chúng ta sẽ thấy rằng lúc tiến sâu vào
những uẩn khúc nội tâm của hiện thể chúng ta càng lúc càng trở nên



nhạy cảm và tự do. Chính sự đơn giản nội tâm này mới chính yếu, vì sự
đơn giản đã tạo ra lòng xúc cảm bén nhạy. Một đầu óc thiếu nhạy cảm,
không thức tỉnh, không ý thức thì không thể nào biết thụ cảm, đón nhận,
không thể nào biết hành động khai sáng, hành động sáng tạo . Ăn rập vào
khuôn thước ước lệ và làm thế như một phương tiện để cho mình trở nên
đơn sơ giản dị thì thực ra chỉ là làm chola2a6m trí trở thành khô cằn,
chán chường, chai lì, vô giác. Bất cứ hình thức cưỡng ép thị uy nào do
chính quyền gây ra, do chính bản thân, do lý tưởng thành đạt, vân vân,
bất cứ hình thức khuôn thước ước lệ nào rốt cục rồi cũng phải gây ra
trạng thái vô giác, không biết xúc cảm bén nhạy, bởi vì không biết sống
đơn sơ giản dị trong tâm hồn. Các ngài có thể khuôn đúc dáng dấp bên
ngoài và tỏ vẻ đơn sơ giản dị , giống như trường hợp của nhiều tín đồ tu
sĩ. Họ thực hành nhiều kỷ luật tâm tư chi li, gia nhập đủ loại tổ chức,
tham thiền nhập định theo đủ lối, vân vân, tất cả nỗ lực của họ đều
hướng về hình tướng dáng dấp đơn sơ giản dị ở bề ngoài, nhưng sự
khuôn định công thức như vậy không đưa đến sự đơn giản thực sự. Bất
cứ sự bức bách cưỡng ép nào cũng không bao giờ đưa đến sự đơn giản.
Trái lại, các ngài càng đàn áp, càng tìm cách thay thế, càng tìm cách làm
cao thượng thì các ngài càng ít được đơn giản ; nhưng các ngài càng hiểu
đượhie63ie61n trình của sự cao thượng hóa, của đàn áp, của việc thay
thế cái này bằng cái kia, các ngài càng hiểu được biến trình này thì các
ngài càng có thể đạt được trạng thái đơn sơ giản dị.
Tất cả những vấn đề của chúng ta đều quá phức tạp rối rắm, những vấn
đề thuộc phạm vi xã hội, hoàn cảnh, chính trị, tôn giáo, có thể giải quyết
được bằng một đời sống giản dị đơn sơ, chứ không phải bằng cách trở
thành uyên bác, thông thái, tinh thạo xuất chúng. Một người đơn giản có
thể tri kiến một cách trực tiếp, trực nghiệm ngay lập tức, thẳng thắn, mau
lẹ hơn một người phức tạp. Tâm trí chúng ta nhét vô số kiến thức về
những sự kiện, về những gì người khác đã nói, đầu óc chúng ta đầy ứ
những kiến thức vụn vặt rối rít như vậy, đến nỗi chúng ta không còn có
khả năng sống giản dị và tự mình trực nghiệm. Tất cả những vấn đề phức
tạp đòi hỏi chúng ta phải có một đường lối đón nhận mới mẻ, chúng ta
chỉ có thể đón nhận những vấn đề ấy một cách mới mẻ, khi chúng ta đơn
sơ giản dị, thực sự đơn giản bên trong tâm hồn. Sự đơn giản này chỉ xuất



hiện lúc mình tự hiểu mình, tự tri ; những đường lối cảm nghĩ của chúng
ta ; sự vận hành của tư tưởng chúng ta ; sự đáp ứng của chúng ta ; cách
chúng ta đóng khung ăn rập theo dư luận, vì sợ hãi, đóng khuôn theo
những gì kẻ khác đã nói, những gì Phật, Chúa, các bậc đại thánh đã dạy
bảo, tất cả sự khuôn đúc ấy nói lên bản chất của chúng ta, bản chất thích
ăn rập theo khuôn mẫu, theo công thức, thích được an ninh an toàn. Mỗi
khi mình đi tìm sự an ninh, an toàn, hiển nhiên mình luôn luôn vẫn ở
trạng huống lo lắng sợ hãi, và do thế, mình không thể nào đơn sơ giản dị
được. Không đơn sơ giản dị, mình không thể nào nhạy cảm, không thể
nào xúc động nhạy cảm trước những cây lá, những chim chóc, đồi núi,
gió, trước tất cả những sự vật đang xảy ra chung quanh chúng ta trên đời
sống này ; nếu mình không đơn sơ, mình không thể nào xúc động nhạy
cảm trước sự tỏ bày thắm thiết lặng lẽ trong lòng sự vật. Hầu hết chúng
ta đều sống quá hời hợt, chỉ sống trên thượng tầng của ý thức, trên
thượng tầng ý thức ấy, chúng ta cố gắng trầm mặc hoặc thông tri, tu hành
mộ đạo thì cũng đồng nghĩa như vậy. Trên thượng tầng ý thức ấy, chúng
ta cố gắng làm tâm trí mình trở nên đơn giản, bằng cách bức bách cưỡng
ép, qua qui phạm kỷ luật. Làm như vậy chẳng có gì là đơn sơ giản dị cả.
Khi chúng ta cưỡng bức thượng tầng tâm trí, cưỡng ép trí óc trở thành
đơn giản, cưỡng bách như vậy chỉ làm chai lòng, chứ không làm tâm trí
trở thành uyển chuyển, mềm mỏng, trong sáng, hoạt bát, nhanh nhẹn.
Sống đơn giản trong toàn thể tiến trình toàn diện của ý thức mình, đó là
một điều vô cùng gian truân khó khăn, vì muốn được thế, mình phải có
tâm hồn cởi mở, không gìn giữ, phải hăm hở tìm tòi đi sâu vào tiến trình
hiện thể mình, nghĩa là mình phải thức tỉnh theo dõi tất cả sự tỏ bày lặng
lẽ, tất cả gợi ý kín đáo, ý thức tất cả sự sợ hãi của lòng mình, tất cả hoài
vọng ; khảo sát và càng lúc càng giải thoát ra ngoài tất cả những thứ ấy.
Chỉ có lúc ấy, lúc tâm trí thực sự đơn giản , không còn bị đóng cặn bọc
lớp, thì chúng ta mới có thể giải quyết được bao nhiêu vấn đề mà chúng
ta phải đương đầu.
Kiến thức , học thức, tri thức không thể giải quyết được những vấn đề
của chúng ta . Chẳng hạn, các ngài có thể có kiến thức, biết được về sự
đầu thai, về sự kế tục sau khi chết. Các ngài có thể biết được những thứ
ấy, tôi không nói rằng các ngài biết hay các ngài có thể tin chắc về điều



ấy ; tôi chỉ nói : các ngài có thể biết được ; nhưng việc ấy cũng không
giải quyết được vấn đề. Lý thuyết của các ngài, hoặc sự hiểu biết của các
ngài, hoặc lòng xác tín của các ngài, tất cả thứ này đều không thể đóng
ngăn sắp loại sự chết được. Sự chết hoàn toàn bí ẩn, huyền bí thâm sâu,
có tính cách sáng tạo hơn hẳn tất cả sự đóng ngăn sắp loại kia.
Mình phải có khả năng khảo sát tất cả mọi sự một cách mới mẻ luôn ; vì
chỉ có trực nghiệm kinh nghiệm trực tiếp mới có thể giải quyết những
vấn đề của chúng ta được, muốn có trực nghiệm, mình phải đơn giản,
nghĩa là mình phải nhạy cảm. Sức nặng của kiến thức học thức, đã khiến
cho tâm trí trở thành trì độn, trầm trệ, thiếu sâu sắc và cùn lụt, buồn tẻ.
Trí óc trở nên cùn : chính quá khứ, chính tương lai đã làm trí óc trở nên
như thế. Chỉ có một tâm trí tương ứng với hiện tại một cách liên tục từ
giây phút này đến giây phút khác thì mới có thể tương nhiếp với những
ảnh hưởng , áp lực mạnh mẽ do hoàn cảnh bên ngoài liên miên đổ dồn
vào đời sống chúng ta .
Vậy, một người mộ đạo, một kẻ tu hành thực ra không phải là một kẻ 
mặc áo dòng tu hay đóng khố, hoặc đã phát nguyện như thế này và 
không như thế kia ; một kẻ chân tu là người thực sự đơn giản trong tâm 
hồn, một kẻ không trở thành  một cái gì cả. Chỉ có một người có tâm thái 
như thế mới có khả năng đón nhận phi thường, vì lòng kẻ ấy không còn 
biên giới ngăn cách, không còn sợ hãi, không còn ngưỡng vọng, hướng 
về một chân trời nào cả, nhờ thế, mà kẻ ấy mới có thể đón nhận thiên ân, 
thánh sũng, thiên hựu, Thượng đế, chân lý, hay muốn gọi gì thì cứ gọi. 
Tuy nhiên, kẻ nào có đầu óc đi tìm kiếm đeo đuổi thực tại thì vẫn không 
phải là kẻ sống đơn giản. Tâm trí của một kẻ tra kiếm, tìm tòi, sờ sia5ng, 
xao động, vẫn không phải là tâm trí đơn giản. Tâm trí của một người qui 
thuận theo một khuôn mẫu quyền uy nào đó, nội tâm hay ngoại giới, vẫn 
không thể nào biết nhạy cảm. Chỉ có một tâm trí bén nhạy thực sự, linh 
động thức tỉnh thực sự, ý thức được tất cả sự vận hành biểu hiện của 
mình, những đáp ứng, những tư tưởng , khi tâm trí ấy không còn trở 
thành, hình thành, không còn khuôn nắn mình để được là một sự thể nào 
đó : chỉ có lúc ấy, tâm trí mới có khả năng đón nhận thực thể, tức là sự 
thực. Chỉ có lúc ấy mình mới có thể có được hạnh phúc, vì hạnh phúc 
không phải là cứu cánh, hạnh phúc chính là thành quả của thực tại. Khi 



tâm trí đã trở nên đơn giản, và nhờ đơn giản, nên nhạy cảm ; đơn giản 
nhạy cảm không phải do bất cứ hình thức bức bách, hướng dẫn, cưỡng 
bách, bắt buộc nào, khi tâm trí trở thành đơn giản và nhạy cảm như vậy 
thì chúng ta mới thấy rằng tất cả những vấn đề của chúng ta đều có thể 
được nhiếp dẫn một cách đơn sơ giản dị . Dù những vấn đề của chúng ta 
có phức tạp đi nữa, chúng ta vẫn có thể nhiếp dẫn những vấn đề ấy một 
cách mới lạ tươi tắn và được một cái nhìn biện biệt rõ rệt. Hiện thời 
chúng ta cần phải như thế ; mọi người phải có khả năng đối mặt với sự 
hỗn độn, náo động, tương phản, đối nghịch ở bên ngoài, đối mặt một 
cách mới lạ, một cách sáng tạo, một cách đơn sơ giản dị, không phải 
bằng những nhu74nhuye61t, cũng không phải bằng những phương trình 
của phái tả hay phái hữu. Các ngài không đơn sơ giản dị thì các ngài 
không thể nào đối mặt với ngoại vật một cách mới mẻ linh hoạt.
Bất cứ vấn đề nào cũng có thể giải quyết được và chỉ có thể giải quyết
được, mỗi khi chúng ta tiếp dẫn, nhiếp dẫn vấn đề ấy như trên. Chúng ta
không thể nào nhiếp dẫn vấn đề một cách mới lạ, khi chúng ta còn suy tư
trong phạm trù của những mẫu mực tư tưởng nào đó, thuộc phạm vi tôn
giáo, chính trị, hay những phạm vi khác. Vì thế, muốn được đơn sơ giản
dị, chúng ta phải giải thoát ra ngoài tất cả những phạm trù mẫu mực ấy.
Do đó, điều quan trọng là mình phải ý thức, phải có khả năng hiểu được
tiến trình suy tư của chính mình, ý thức bản thân một cách toàn diện, nhờ
thế, sự đơn giản mới hiện đến, sự khiêm tốn, từ tốn mới hiện đến, và
lòng từ tốn này phát hiện tự nhiên, chứ không phải là một nhân đức được
tôi luyện hoặc do tập quán thực hành. Lòng khiêm nhượng từ tốn, xuất
phát từ sự thâu đạt sở đắc thì không còn đúng là khiêm nhượng, từ tốn.
Một người có ý muốn làm mình trở thành khiêm nhượng, khiêm tốn thì
không còn là một người khiêm tốn nữa. Chỉ khi nào mình khiêm tốn một
cách tự nhiên, chứ không phải khiêm tốn vì tôi luyện, chỉ lúc ấy mình
mới có thể đón gặp đối mặt nổi sự đời quá dồn dập, vì lúc ấy mình không
còn quan trọng nữa, mình không nhìn đời qua sự khuôn ép nội tâm và
qua cảm thức về sự quan trọng của mình, mình nhìn vấn đề trong tự bản
thể của vấn đề ấy, và nhờ vậy, mình mới có thể giải tan vấn đề ấy.
 
 
 



 

CHƯƠNG XII
TRỰC THỨC
 
 

Tự hiểu biết mình có nghĩa là hiểu biết sự quan thiết của mình với thế
gian ; chẳng những với thế giới của ý tưởng và người đời mà kể cả với
thiên nhiên, với những vật sở hữu. Đấy, đời sống của chúng ta là như thế
; đời sống chúng ta là mối giao tiếp quan thiết với toàn thể. Muốn hiểu
được mối quan thiết ấy có cần phải giới hạn sự hiểu biết trong một phạm
vi chuyên biệt , như kiến thức của một chuyên viên ? Hiển nhiên là
không phải thế. Muốn hiểu biết, mình cần phải để ý thức gặp gỡ đời sống
trong toàn thể, toàn diện sắc thái. Mình phải trực thức thế nào ? Đây
chính là vấn đề của chúng ta . Làm thế nào mình có được trực thức như
vậy ? Tôi dùng tiếng “trực thức” ở đây không có nghĩa gì liên quan với
kiến thức chuyên khoa cục bộ. Làm thế nào chúng ta có thể gặp gỡ đời
sống trong toàn diện sắc thái ? Nói như vậy có nghĩa là chẳng những
mình có quan thiết cá nhân với người láng giềng, mà lại còn quan thiết
cá nhân với thiên nhiên, với những vật sở hữu, với những ý tưởng, và với
những điều mà tâm trí đã tạo thành ảo tưởng, khát vọng , vân vân . Làm
thế nào mình ý thức được trọn vẹn tiến trình tương quan này ? Hiển
nhiên đời sống chúng ta là thế, phải không ? Không có đời sống nào mà
lại không có tương quan ; và hiểu được tương quan này thì không có
nghĩa là cần phải gây ra sự cô lập. Trái lại muốn hiểu, mình cần phải tri
nhận trọn vẹn hay trực thức trọn vẹn toàn thể tiến trình tương giao.
Mình phải ý thức thế nào ? Chúng ta ý thức về một sự thể như thế nào ?
Các ngài ý thức về mối quan thiết của các ngài với một người nào đó
như thế nào ? Các ngài ý thức về những rặng cây, về tiếng gọi của một
con chim như thế nào ? Khi đọc nhật báo, các ngài ý thức về những phản
ứng của các ngài như thế nào ? Các ngài có ý thức về những đáp ứng hời
hợt của tâm trí , cũng như về những đáp ứng của nội tâm ? Chúng ta ý
thức về bất cứ cái gì như thế nào ? Có phải trước tiên chúng ta ý thức về
sự đáp ứng đối với sự khích động bên ngoài ? Đó là một sự kiện hiển
nhiên ; tôi thấy những cây lá, rồi tôi đáp ứng lại, rồi cảm giác, va chạm,
đồng hóa và ham muốn. Phải chăng đó là tiến trình thông thường ?



Chúng ta có thể quan sát những gì xảy ra trong thực tế mà không cần
phải nghiên cứu sách vở gì cả.
Thế là chính tinh thần đồng hóa đã mang đến sự sung sướng và đau khổ
cho các ngài. Và cái ta gọi là “khả năng”, “tài năng” chỉ là liên hệ với sự
sung sướng và trốn tránh đau đớn, phải thế không ? Nếu các ngài chú
tâm một sự thể nào đó, nếu sự thể ấy mag đến sự sung sướng cho các
ngài, các ngài sẽ thấy rằng các ngài có “khả năng” lập tức. Ý thức về sự
kiện ấy xảy ra tức khắc ; và nếu sự kiện ấy đau đớn, “khả năng” được
hình thành để trốn tránh sự kiện đau đớn. Khi mà chúng ta còn mong chờ
dùng “khả năng” để tìm hiểu bản thân, tôi cho rằng chúng ta sẽ thất bại ;
vì sự tìm hiểu bản thân không tùy thuộc vào khả năng. Đó không phải là
một kỹ thuật mà các ngài có thể khai triển, tôi luyện và tăng trưởng qua
thời gian, qua sự mài giũa thường xuyên. Trực thức về bản thân hiển
nhiên có thể được thí nghiệm trong tác động của sự tương giao ; nó có
thể được trắc nghiệm trong cách ta nói chuyện, trong cách ta đối xử với
nhau. Các ngài hãy ngắm nhìn bản thân mà đừng đồng hóa gì cả, đừng so
sánh, đừng phán xử ; chỉ ngắm nhìn thôi và các ngài sẽ thấy một sự thể
tuyệt vời xảy ra. Chẳng những các ngài làm dứt tuyệt tác động của vô
thức bởi vì hầu hết sinh hoạt của chúng ta đều là vô thức – chẳng những
các ngài chấm dứt tác động vô thức ấy, hơn thế nữa, các ngài lại ý thức
cả những động lực của chính tác động ấy ; mà không cần phải tra tìm,
không cần phải đào xới vào tác động ấy.
Khi các ngài ý thức được như vậy, các ngài thấy được toàn thể tiến trình
của tư tưởng và hành động các ngài ; nhưng điều ấy chỉ có thể thành hình
khi nào chúng ta không còn chỉ trích, khiển trách, phê phán nữa. Khi tôi
phán xét một sự thể nào đó thì chỉ có nghĩa là tôi không chịu hiểu sự thể
ấy, và đó chỉ là một cách trốn tránh tất cả mọi sự giao cảm. Tôi nghĩ rằng
hầu hết chúng ta đều trốn tránh một cách cố ý như vậy ; chúng ta phán
xét ngay mọi sự và cho rằng mình đã hiểu mọi sự. Nếu chúng ta không
phán xét mà chỉ tôn trọng để ý chú tâm vào sự thể, ý thức nó, thì lúc ấy
nội dung, ý nghĩa của hành động kia mới bắt đầu khai mở. Thể nghiệm
điều này và các ngài sẽ tự thấy ngay. Chỉ ý thức thôi và đừng tìm cớ biện
minh, biện giải ; cử chỉ này có vẻ khá tiêu cực nhưng thực ra không hẳn



tiêu cực chính là hành động trực tiếp nhất ; các ngài sẽ khám phá như thế
nếu các ngài thể nghiệm điều ấy.
Tựu chung, nếu các ngài muốn hiểu điều gì, các ngài phải mang một tâm
thái thụ động, tiêu cực phải như vậy không ? Các ngài không thể nào liên
miên suy nghĩ về nó, suy tưởng hay liên miên đặt vấn đề về nó. Các ngài
phải đủ nhạy cảm để đón nhận nội dung của nó. Điều đó giống như một
kiến ảnh tinh nhạy. Nếu tôi muốn hiểu các ngài, tôi phải ý thức một cách
thụ động, tiêu cực ; lúc ấy, các ngài mới cởi mở mọi sự cho tôi. Cố nhiên
đây không phải là vấn đề khả năng hoặc vấn đề chuyên môn. Trong tiến
trình kể trên, chúng ta bắt đầu tự hiểu bản thân, không phải chỉ hiểu ở
những tầng nông cạn hời hợt của ý thức chúng ta , mà phải hiểu cả
những gì sâu thẳm nhất mới là quan trọng hơn ; bởi vì ở đó chứa đựng tất
cả những động lực hoặc ý định của ta, những đòi hỏi hỗn độn giấu kín,
những nông nỗi lo âu, xao xuyến, sợ hãi, những thèm khát nhục dục. Bên
ngoài chúng ta có vẻ như kiểm soát chế ngự những thứ ấy, nhưng bên
trong lòng chúng ta sôi sục. Chỉ khi nào mình hoàn toàn ý thức được tất
cả những thứ ấy thì hiển nhiên mình mới có tự do, mới có thể được hạnh
phúc, mới có được sự minh mẫn thông suốt.
Có phải sự thông minh là một vấn đề chuyên môn? Thông minh chính là
trực thức trọn vẹn của tiến trình chúng ta . Và sự thông minh ấy có thể
tôi luyện được qua bất cứ hình thức chuyên môn nào ? Bởi vì sự kiện
này hiện nay đang xảy ra, phải thế không ? Giáo sĩ, bác sĩ, kỹ sư, kỹ
nghệ gia, thương gia, giáo sư – chúng ta đều có đầu óc thuộc tất cả phạm
vi chuyên môn này. Muốn thể hiện được hình thức cao nhất của sự thông
minh – tức là chân lý, tức là Thượng đế ; điều không thể diễn tả được –
muốn thể hiện như thế chúng ta nghĩ rằng chúng ta phải trở thành những
chuyên viên. Chúng ta nghiên cứu, mò mẫm, tra tìm ; mang tâm thức của
một chuyên viên hoặc nương cậy vào chuyên viên, chúng ta nghiên cứu
bản thân để mà phát triển khả năng khả dĩ giúp đỡ mình tháo gỡ những
xung đột , những khốn khổ cơ cực.
Nếu chúng ta có trực thức, vấn đề chúng ta là tìm xem những xung đột,
những cơ cực khốn cùng, những đau khổ của đời sống thường nhật của
chúng ta có thể nào giải quyết được nhờ trung gian của một kẻ khác hay
không, và nếu kẻ khác không giải quyết được thì làm thế nào chúng ta có



thể đối trị những thảm trạng ấy ? Muốn hiểu được một vấn đề hiển nhiên
mình phải có một mức độ thông minh nào đó, và sự thông minh ấy
không thể được rèn luyện hay xuất phát từ sự hiểu biết có tính cách
chuyên môn. Thông minh ấy chỉ thực hiện khi chúng ta trực thức một
cách tiêu cực về toàn thể tiến trình của tâm thức mình, nghĩa là trực thức
về bản thân mà không chọn lựa, không chọn lựa giữa điều đúng và điều
sai. Khi các ngài ý thức một cách tiêu cực, thụ động, các ngài sẽ thấy
rằng vấn đề mang một ý nghĩa hoàn toàn khác hẳn, xuất phát từ tính chất
tiêu cực thụ động ấy, tiêu cực ở đây không có nghĩa là nhàn rỗi, lười
biếng, ăn không ngồi rồi, mê ngủ ; không, không, không phải như vậy,
tiêu cực ở đây có nghĩa là linh động thức tỉnh cực độ ; có nghĩa là không
còn sự đồng hóa với vấn đề, không còn phê phán, và nhờ đó, vấn đề mới
mở lộ nội dung của nó. Nếu các ngài có thể làm thế thường xuyên thì tất
cả mọi vấn đề đều có thể được giải quyết một cách căn bản, chứ không
phải chỉ hời hợt bên ngoài. Đây là điều khó khăn, bởi vì hầu hết chúng ta
đều không thể ý thức một cách tiêu cực thụ động, không thể để vấn đề tự
giải bày tự sự mà không cần đến sự giải thích của mình. Chúng ta không
biết cách nhìn một vấn đề một cách bình thản an nhiên, không vọng
động. Chúng ta không thể làm như vậy, thực là bất hạnh, bởi vì chúng ta
muốn rút một kết quả nào đó từ vấn đề, chúng ta muốn có một câu trả
lời, chúng ta mong mỏi một cứu cánh ; hoặc chúng ta cố gắng diễn dịch
vấn đề tùy theo niềm vui sướng hoặc nỗi đau đớn của chúng ta ; hay là
chúng ta muốn có sẵn đáp số về cách đối trị vấn đề . Do đó, với khuôn
khổ cũ, chúng ta đi đến một vấn đề mà mỗi vấn đề đều hoàn toàn mới lạ.
Sự thách thức luôn luôn mới mẻ, nhưng đáp ứng thì vẫn luôn luôn cũ kỹ
; điều khó khăn của chúng ta là phải đón gặp sự thách thức một cách
thích đáng, tức là một cách trọn vẹn. Vấn đề vẫn luôn luôn là vấn đề
tương giao – tương giao với những sự vật, với người đời hoặc với những
ý tưởng ; chẳng có vấn đề nào khác nữa ; muốn đón gặp vấn đề tương
giao, với những yêu sách thường xuyên biến dạng của vấn đề ấy – muốn
đón nhận nó một cách chính xác, đón nhận một cách thích đáng – mình
phải ý thức nó một cách thụ động , tiêu cực. Tính chất tiêu cực ở đây
không phải là vấn đề quyết chí, ý chí kỷ luật ; trực thức rằng chúng ta
không tiêu cực, ý thức như vậy chính là sự khởi đầu. Trực thức rằng



chúng ta muốn có một câu trả lời đặc biệt nào đó về một vấn đề đặc biệt
nào đó – ý thức được như vậy, nhất định đó là khởi đầu, tự hiểu biết
mình trong tương giao với vấn đề và cách đối trị vấn đề. Rồi lúc ấy khi
chúng ta bắt đầu tự hiểu biết mình trong tương giao với vấn đề - cách
chúng ta đáp ứng , chân tướng của đủ loại thành kiến, yêu sách, ngưỡng
vọng trong lúc đón gặp vấn đề - trực thức này sẽ khai mở tiến trình tư
tưởng của chúng ta , của chính bản chất nội tâm chúng ta : chỉ trong tâm
thái này mới phát hiện sự giải phóng.
Điều quan trọng nhất định phải là trực thức không chọn lựa, vì sự chọn
lựa đem đến xung đột. Người chọn lựa ở trong trạng thái hỗn loạn, vì
hỗn loạn nên hắn mới chọn lựa ; nếu hắn không ở trong tâm trạng hỗn
loạn thì không cần sự chọn lựa nữa. Chỉ có kẻ hỗn loạn mới chọn lựa
những gì hắn phải làm hoặc không nên làm. Một người đơn giản minh
bạch sáng suốt không bao giờ chọn lựa ; những gì đang là hiện thể thì
vẫn là hiện thể, “đương xứ tiện thị”, không có gì phải thắc mắc. Hành
động xây dựng trên ý tưởng cố nhiên là hành động của sự chọn lựa và
hành động ấy không có gì là giải phóng cả : trái lại, hành động ấy chỉ tạo
thêm sự chống đối, tạo thêm xung đột ; tùy thuộc vào sự suy tư bị qui
định kia.
Do đó, điều quan trọng phải là trực thức từng giây phút một, mà không
phải tích lũy kinh nghiệm mà trực thức mang đến ; bởi vì lúc các ngài
tích lũy, các ngài chỉ trực thức tùy thuộc vào sự tích lũy kia, tùy thuộc
vào khuôn khổ kia, tùy thuộc vào kinh nghiệm kia. Nghĩa là sự trực thức
của các ngài đã bị qui định bởi sự tích lũy của các ngài ; do đó, không
còn sự chiêm nghiệm quan sát mà chỉ là sự diễn dịch thôi. Khi nào còn
có sự diễn dịch thì vẫn có sự chọn lựa, chọn lựa gây ra xung đột tương
tranh ; không thể nào có được sự giao cảm trong xung đột.
Đời sống là sự việc tương giao, muốn hiểu được tương giao linh động ấy,
mình phải có trực thức uyển chuyển, trực thức tiêu cựa một cách linh
hoạt, chứ không tích cực một cách hiếu thắng xâm lược. Như tôi đã trình
bày ở trên, sự trực thức tiêu cực này không phải xuất hiện từ bất cứ hình
thức kỷ luật nào, bất cứ sự thực hành tôi luyện nào. Chúng ta chỉ cần trực
thức từng khoảnh khắc một, trực thức về tư tưởng và cảm giác chúng ta ,
chẳng những lúc chúng ta tỉnh thức thôi. Khi chúng ta đi sâu hơn nữa,



chúng ta thấy rằng chúng ta bắt đầu mộng mị, rằng chúng ta bắt đầu tạo
ra đủ loại biểu tượng mà chúng ta diễn dịch ra thành mộng mị. Thế là
chúng ta mở cửa đi vào thế giới sâu kín. Thế giới sâu kín ấy trở thành
những điều quen biết ; nhưng muốn tìm thấy thế giới xa lạ, không quen
biết, chúng ta phải vượt qua ngưỡng cửa này – cố nhiên, đây là nỗi khó
khăn của chúng ta . Thực tại không phải là điều mà tâm trí có thể biết
được, vì tâm trí là kết quả của những gì quen biết, của quá khứ ; do đó,
tâm trí phải tự hiểu nó và hiểu tác động của nó, sự thực của nó, chỉ có
thế, những gì xa lạ, không hề biết mới có dịp hiện thể được.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

CHƯƠNG XIII
DỤC VỌNG
 
 

Đối với phần đông chúng ta dục vọng là cả một vấn đề : tham vọng về tài
sản, về địa vị, về quyền thế, về tiện nghi vật chất, về sự bất tử linh hồn,
về sự liên tục tâm tư, tham vọng được yêu thương chiều chuộng, được
với tới một cái gì trường tồn vĩnh cửu bất di bất dịch, một cái gì luôn
luôn làm mình thỏa mãn lâu dài, một cái gì vĩnh cửu và vượt ra ngoài
thời gian. Vậy thì dục vọng là gì ? Tham dục là cái gì mà nó bức bách
xao động chúng ta như thế ? Tôi không đề nghị rằng chúng ta phải thỏa
mãn với những gì chúng ta đang có hay với những gì chúng ta đang thể
hiện trong bản thể, nếu đề nghị như thế thì chỉ là nói lên sự đối nghịch về
những gì chúng ta muốn có được. Chúng ta đang cố gắng tìm hiểu ý
nghĩa của tham dục và nếu chúng ta chịu khó tìm hiểu nó một cách dọ
dẫm, một cách lưỡng lự thì tôi nghĩ rằng chúng ta dễ mang đến một sự
hóa thân toàn triệt, sự chuyển hóa này không phải là chỉ thay đổi đối
tượng tham dục này qua đối tượng tham dục khác. Sự thay đổi đối tượng
như thế, người ta thường gọi là sự “chuyển hóa”, phải thế không ? Khi
bất mãn với một đối tượng tham dục nào đó, chúng ta lại “chuyển hóa”
đối tượng ấy bằng cách thay thế nó, đổi tìm một đối tượng khác. Chúng
ta cứ mãi mãi chạy từ đối tượng tham dục này đến đối tượng tham dục
khác mà chúng ta nghĩ rằng nó cao hơn, sang hơn và tế nhị hơn đối
tượng cũ ; nhưng thực ra dù có tế nhị gì đi nữa, tham dục lại cũng chỉ là
tham dục, và trong sự vận hành của tham dục thì bao nhiêu là cơn quằn
quại nội tâm liên miên xuất hiện, bao nhiêu là những khuynh hướng đối
nghịch xung đột với nhau.
Nếu thế thì phải chăng chúng ta cần phải tìm hiểu tham dục là gì và tìm
hiểu xem rằng chúng ta có thể nào chuyển hóa tham dục được không ?
Tham dục là gì ? Phải chăng tham dục là biểu tượng và cảm giác hướng
tới đối tượng của chính nó ? Có lòng tham dục nào mà lại chẳng phải là
biểu tượng của cảm giác của biểu tượng ? Có thể nào tham dục xuất hiện



được nếu không có một biểu tượng và cảm giác mà biểu tượng ấy gây ra
trong lòng ta ? Hiển nhiên là không thể có được lòng tham dục nào như
thế cả. Biểu tượng thường có thể là một bức tranh, một hình ảnh, một
người, một tiếng, một lời, một danh từ, một hình tượng, một ý tưởng hay
bất cứ cái gì mang đến cho tôi một khoái cảm, một cảm giác nào đó, nó
xui tôi cảm thấy thích nó hay ghét nó ; nếu cảm giác có thể dễ chịu nhẹ
nhàng thì tôi muốn được nó, có nó và ghì lấy biểu tượng ấy, rồi tiếp tục
triền miên trong khoái cảm. Thỉnh thoảng, tùy theo những xung động
khuynh hướng trong tâm tư, tôi thay đổi hình ảnh, hình tượng, đối tượng.
Khi nào tôi cảm thấy ứ đầy, chán chường, mệt mỏi với một hình thức
khoái cảm này thì tôi tìm kiếm một cảm giác mới, một ý tưởng mới, một
biểu tượng mới. Tôi vứt bỏ cảm giác cũ và theo cảm giác mới bằng
những lời lẽ mới, những ý nghĩa mới, những kinh nghiệm mới. Tôi
chống đối những cái cũ và lệ thuộc vào những cái mới mà tôi cho rằng
những cái mới ấy thì cao hơn, sang hơn, thỏa mãn mình hơn. Như thế
trong lòng tham dục chứa đựng sự chống đối và sự tuân theo lệ thuộc, sự
lệ thuộc ấy khơi dậy sự cám dỗ gợi cảm ; hiển nhiên khi tùy theo lệ
thuộc vào bất cứ cái gì, vào một biểu tượng đặc biệt nào đó của lòng
tham vọng thì nỗi lo sợ thất vọng bất như ý luôn luôn quấy động tâm
thức mình.
Nếu tôi quan sát trọn vẹn tiến trình tham dục trong tâm thức mình tôi sẽ
thấy rằng tâm thức tôi vẫn luôn luôn đi tìm một đối tượng để qui hướng
về cho được gia tăng cảm giác thêm lên ; trong tiến trình luân chuyển
như vậy, chúng ta không thể nào tránh được sự chống đối, cám dỗ và chế
phục tâm thức. Tiến trình gồm có trực quan, cảm giác, sự tiếp xúc và dục
tính ; tâm trí trở thành dụng cụ máy móc của chính tiến trình ấy và trong
sự luân chuyển của tiến trình ấy, những biểu tượng, những lời lẽ ngôn từ,
những đối tượng trở thành trung tâm điểm, chung quanh trung tâm điểm
ấy xoay tròn tất cả những tham vọng, tất cả những đeo đuổi chạy vạy săn
tìm, tất cả cơn tham vọng cao xa ; trung tâm điểm ấy chính là cái “tôi”.
Làm thế nào tôi có thể phá tan trung tâm điểm của lòng tham dục ấy,
không phải chỉ là sự tham dục đặc biệt nào đó, sự đói khát thèm muốn
đặc biệt nào đó, mà toàn thể cơ cấu của lòng tham dục của lòng ngưỡng
vọng, hoài vọng. Tất cả những thứ ấy đã gây ra sự sợ hãi về sự mất mát



bất đắc chí, làm thế nào có thể phá tan những thứ ham muốn ấy ? Tôi
càng bị thất vọng, bất đắc chí chừng nào tôi lại càng gia tăng cường độ
cho bản ngã . Khi nào còn hy vọng, hoài vọng, ngưỡng vọng thì vẫn còn
sự sợ hãi nằm đàng sau tâm thức và chính sự sợ hãi ấy chỉ gia tăng
cường lực cho trung tâm điểm của tiến trình tâm thức. Cuộc cách mệnh
tâm thức thật sự chỉ có thể là xảy ra ngay trung tâm điểm của ý thức, chứ
không thể xảy ra trên mặt ngoài tâm thức, vì như vậy thì chỉ là sự thay
đổi hời hợt dẫn đến hành động bất thiện, nghĩa là chỉ là một tiến trình
giải trí tiêu khiển cho sự căng thẳng tâm thức mà thôi.
Khi tôi ý thức được toàn thể cơ cấu của lòng tham dục , tôi thấy được
tâm thức tôi đã trở thành một trung tâm điểm bất động khô chết, một tiến
trình máy móc của ký ức. Bởi vì chán chường mệt mỏi với sự tham dục
nào đó, tôi đã tự động muốn lấp đầy bản thân bằng một tham dục khác.
Tâm thức tôi luôn luôn thể nghiệm mọi sự bằng lăng kính của cảm giác,
tâm thức tôi chính là dụng cụ của cảm giác. Vì chán ngấy một cảm giác
đặc biệt nào đó, tôi tìm kiếm một cảm giác mới, cảm giác ấy có thể là
một cảm giác gọi là cao siêu nào đó, chẳng hạn như sự thể hiện Thượng
đế trong tâm thức, nhưng đó cũng chỉ là cảm giác thôi. Khi tôi chán mứa
thế gian trần lụy, chán ngấy những cơ cực thúc phược trần thế, lúc ấy tôi
thèm khát thanh bình, một thứ thanh bình vĩnh cửu, thế rồi tôi tham thiền
suy tưởng, kiểm soát, chế ngự, uốn nắn tâm thức để mà cam thực hiện sự
thanh bình siêu thoát ấy. Sự thể hiện niềm thanh thản tâm hồn ấy rút lại
cũng chỉ là cảm giác mà thôi. Do đó, tâm trí tôi là dụng cụ máy móc của
cảm giác, của ký ức, một tâm điểm tỉnh chết từ đó tôi hành động, suy
tưởng. Những đối tượng tôi đeo đuổi chỉ là sự phóng đại bên ngoài của
tâm trí, trở thành những biểu tượng phát xuất ra những cảm giác. Tiếng
“thượng đế”, tiếng “tình yêu”, tiếng “cộng sản”, tiếng “dân chủ”, tiếng
“chủ nghĩa quốc gia” – những tiếng này đều là những biểu tượng mang
đến những cảm giác cho tâm trí ; các ngài và tôi đều biết rõ, tất cả mọi
cảm giác đều chóng qua, vì thế chúng ta đi từ cảm giác này đến cảm giác
khác ; tất cả cảm giác đều tăng trưởng thói quen tìm kiếm cảm giác mới
lạ. Thế là tâm trí chỉ trở nên dụng cụ của cảm giác và ký ức ; và chúng ta
bị vướng kẹt trong tiến trình ấy. Khi nào mà tâm trí vẫn đi tìm kinh
nghiệm mới lạ thì tâm trí vẫn chỉ có thể suy tư qua phạm trù của cảm



giác ; và đối với bất cứ kinh nghiệm nào, kinh nghiệm đột phát, sáng tạo,
đầy sinh khí, hoàn toàn mới lạ hẳn, tâm trí liền biến giảm kinh nghiệm
mới lạ này thành ra cảm giác và đeo đuổi cảm giác này, rồi cảm giác trở
thành trí nhớ. Do đó, kinh nghiệm trở nên chết và tâm trí trở thành ao tù
ứ đọng của quá khứ.
Nếu chúng ta đừng đi sâu vào vấn đề, chắc hẳn chúng ta đã quen thuộc
với tiến trình này ; và dường như chúng ta không thể nào vượt qua được .
Chúng ta muốn vượt qua, bởi vì chúng ta đã chán chường mệt mỏi công
việc đều đều mỗi ngày, ngày nào cũng giống như ngày nào, bao nhiêu sự
việc lặp đi lặp lại muôn thuở ; chúng ta chán ngấy việc chạy đuổi máy
móc đi tìm cảm giác ; vì thế, tâm trí mới phóng đại ra bên ngoài nào là ý
tưởng về chân lý , về thượng đế ; tâm trí mơ mộng một sự thay đổi chủ
yếu và tham dự một vai trò chủ động trong sự thay đổi ấy, vân vân và
vân vân . Thế là không bao giờ có được trạng thái sáng tạo. Tôi thấy tiến
trình tham dục này tiếp diễn vận hành trong bản thân tôi, một tiến trình
máy móc, lặp đi lặp lại, khuôn giữ tâm trí trong sinh hoạt thói quen hàng
ngày và làm tâm trí trở thành một trung điểm tĩnh chết của quá khứ,
không còn tính cách tự phát sáng tạo nữa. Rồi cũng có những khoảnh
khắc sáng tạo đột phát, những khoảnh khắc không thuộc về tâm trí ,
không thuộc về ký ức, không thuộc về cảm giác hay tham dục.
Vậy, vấn đề chúng ta là hiểu sự tham dục – không phải chỉ hiểu giới hạn
hoặc cứu cánh thôi mà phải hiểu trọn vẹn tiến trình của tham dục, những
khao khát mãnh liệt, những ao ước, những thèm muốn đốt cháy. Hầu hết
chúng ta nghĩ rằng khi mình chỉ có ít vật sở hữu thôi là chứng tỏ mình đã
thoát ly khỏi tham dục – thế là chúng ta sùng bái những kẻ chỉ có ít vật
sở hữu ! Một manh vải làm khố, một chiếc áo tu tượng trưng cho lòng
ham muốn của chúng ta, ham muốn thoát khỏi lòng tham dục ; nhưng đó
lại cũng chỉ là một phản ứng quá thiển cận hời hợt. Khi tâm trí các ngài
còn bị què quặt, tràn đầy vô số ham muốn, vô số tham dục, tín ngưỡng
chiến đấu, thì tại sao lại chỉ bắt đầu từ bỏ những vật sở hữu bề ngoài ở
mức độ hời hợt thiển cận thôi ? Cố nhiên cách mạng sẽ bắt đầu ngay nơi
tâm trí què quặt kia, chứ không phải ở những hình thức bề ngoài, như
những vật sở hữu hoặc cách ăn mặc hoặc mấy buổi ăn mỗi ngày. Nhưng



chúng ta lại chỉ để ý chú trọng vào những hình thức bề ngoài, vì tâm trí
chúng ta quá hời hợt thiển cận.
Vấn đề các ngài và vấn đề của tôi là tìm xem tâm trí có thể nào giải thoát
khỏi lòng tham dục, giải thoát khỏi cảm giác. Hiển nhiên tinh thần sáng
tạo không có liên quan gì với cảm giác, thực tại, Thượng đế, hay bất cứ
danh hiệu nào khác, không phải là một trạng thái mà chúng ta có thể đạt
tới, thể nghiệm như cảm giác . Khi các ngài trải qua một kinh nghiệm
nào đó, thì cái gì xảy ra ? Kinh nghiệm ấy ban cho các ngài một cảm giác
nào đó, cảm xúc bồng bột phấn khởi hoặc cảm xúc chán nản, ngã lòng,
phiền muộn. Hiển nhiên, các ngài cố gắng trốn tránh xua đuổi cảm xúc
chán nản phiền muộn, nhưng nếu cảm xúc ấy là một niềm vui bồng bột,
các ngài lại đeo đuổi nó. Kinh nghiệm của các ngài đã tạo ra một cảm
giác ấy ; sự thèm muốn “nhiều hơn nữa” này đã củng cố tăng trưởng tử
điểm khoái lạc. Thế là tâm trí, tử điểm này luôn luôn thèm khát nhiều
kinh nghiệm sự lạ, tâm trí hoàn toàn bất lực trong việc tri nghiệm điều
mới lạ, vì tâm trí luôn luôn thể nghiệm mọi sự qua trí nhớ qua tri thức
quen thuộc ; và những gì được trí nhớ nhận ra thì không phải là chân lý,
không phải là sáng tạo, không phải là thực tại . Tâm trí đại loại như thế
không thể nào ứng nghiệm được thực tại ; tâm trí ấy chỉ thể nghiệm cảm
giác thôi, và sự sáng tạo không là cảm giác ; sáng tạo một cái gì vĩnh
viễn mới lạ trong từng giây phút một.
Vậy là tôi đã ý thức được thực trạng của chính tâm trí tôi ; tôi thấy rằng
nó là du5ng cụ của cảm giác và tham dục, hay đúng hơn, tâm trí chính là
cảm giác và tham dục, tâm trí vẫn luôn luôn bị vướng kẹt một cách máy
móc, vướng kẹt trong sinh hoạt máy móc, buồn chán hàng ngày. Tâm trí
đại loại như thế không thể nào đón nhận hoặc dò dẫm được sự mới lạ
trong đời, vì sự mới lạ hiển nhiên là một cái gì vượt lên trên cảm giác, vì
cảm giác vẫn luôn luôn là điều cũ, điều quen thuộc. Thế thì tiến trình
máy móc của tâm trí và những cảm giác của nó tất cả phải chấm dứt,
phải vậy không ? Lòng thèm muốn khao khát muốn có nhiều hơn nữa, sự
đeo đuổi những biểu tượng, những tiếng, những lời, những hình ảnh, với
những cảm giác do những thứ ấy tạo ra – tất cả điều này phải dứt tuyệt đi
– chỉ có thế tâm trí mới mong thể nhập trạng thái sáng tạo, nơi trạng thái
sáng tạo này sự mới lạ luôn luôn xuất hiện. Nếu các ngài không còn bị



thôi miên bởi những lời, những tiếng, những thói quen, những ý tưởng,
và lại hiểu được, thấy được tính cách quan trọng của sự giao tiếp, gặp gỡ
thường xuyên giữa tâm trí và điều mới lạ, lúc ấy có lẽ các ngài mới hiểu
được tiến trình tham dục, sinh hoạt buồn tẻ hàng ngày, sự ngã lòng chán
nản, lòng khao khát kinh nghiệm thường xuyên. Chỉ lúc ấy, tôi nghĩ rằng
các ngài mới bắt đầu thấy rằng lòng tham dục chẳng có ý nghĩa gì đối
với một người thực sự thao thức đi tìm lẽ sống. Cố nhiên không thể nào
bỏ qua một số nhu cầu vật chất như thức ăn, quần áo, nơi ở, và tất cả
những sự việc quan yếu như vậy. Tuy nhiên không nên để những nhu cầu
ấy trở thành những sự thèm khát tâm lý để cho tâm lý có dịp nhờ đó mà
tự củng cố tư thế trở thành trung tâm điểm của lòng tham dục. Bên ngoài
những nhu cầu vật chất bất cứ hình thức tham dục nào, như tham muốn
sự vĩ đại kiêu kỳ, ham muốn chân lý, ham muốn đức hạnh, bất cứ hình
thức ham muốn nào cũng trở thành một tiến trình tâm lý giúp cho tâm trí
dễ tập trung ý tưởng về cái “tôi” và dễ tự tăng trưởng trung tâm điểm vị
ngã.
Khi các ngài thấy được tiến trình này, khi các ngài thực sự ý thức về nó
mà không chống chế, không có cảm giác bị sức cám dỗ lôi cuốn, không
cầm cự lại, không tìm cách biện minh hoặc tìm cách phê phán xét nét
nào, chính lúc ấy các ngài sẽ khám phá rằng tâm trí dễ đón nhận điều
mới lạ và điều mới lạ không bao giờ là một cảm giác ; do đó, mình
không thể nào tri nhận thể nghiệm lại điều mới lạ như có thể thể nghiệm
nhiều lần bất cứ kinh nghiệm tầm thường nào trên đời. Điều mới lạ là
một trạng thái hiện thể mà sự sáng tạo hiện đến, không cần gọi mời,
không cần trí nhớ ; đó mới chính là thực tại.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XIV
TƯƠNG GIAO VÀ CÔ LẬP
 
 

Đời sống là kinh nghiệm, kinh nghiệm trong tương giao – mình không
thể sống trong cô lập ; vì thế, đời sống là tương giao và tương giao là
hành động. Làm thế nào mình có thể có được khả năng hiểu được tương
giao, tức là đời sống ? Phải chăng tương giao chẳng những nghĩa là giao
cảm với người đời mà còn có nghĩa thân thiết thâm trầm với những sự
vật, và những ý tưởng? Đời sống là tương giao được diễn tả qua cách
tiếp xúc với những sự vật, với người đời và với những ý tưởng. Khi hiểu
được niềm tương giao, chúng ta sẽ có khả năng đón gặp đời sống một
cách trọn vẹn, một cách thích đáng. Vì thế vấn đề chúng ta không phải
khả năng – vì khả năng không độc lập, không đứng bên ngoài tương giao
– mà tinh thần giao cảm lý hội ý nghĩa của sự tương giao, sự giao cảm lý
hội ấy hiển nhiên sẽ tạo ra khả năng uyển chuyển nhanh nhẹn, điều chỉnh
nhanh chóng, đáp ứng mau lẹ.
Cố nhiên tương giao là mặt kính mà các ngài tự soi để thấy bản thể các
ngài. Không tương giao, các ngài không thể hiện hữu được ; hiện hữu có
nghĩa là liên hệ ; liên hệ có nghĩa là hiện sinh. Các ngài chỉ hiện sinh
trong tương giao ; nếu không thế, các ngài không hiện sinh được, cuộc
hiện sinh mất hết ý nghĩa. Không phải vì các ngài nghĩ rằng các ngài



hiện hữu là các ngài hiện sinh được. Các ngài hiện sinh bởi vì các ngài
sống trong tương giao liên hệ ; vì mất sự lý hội về ý nghĩa của tương
giao cho nên mới phát sinh sự xung đột tương tranh.
Thực trạng hiện nay là chúng ta không hiểu được tương giao, vì chúng ta
chỉ dùng tương giao như một phương tiện để tiến thân thành đạt, biến
đổi, trở thành một cái gì đó. Nhưng tương giao là một phương tiện để tự
khám phá, vì tương giao là hiện thể ; tương giao là hiện sinh. Không có
tương giao tôi không hiện hữu được. Muốn tự hiểu mình tôi phải hiểu
tương giao. Tương giao là một lăng kính có thể bị méo mó sai lạc, hoặc
cũng có thể soi đúng sự thực, phản chiếu đúng hiện thể . Nhưng phần
đông chúng ta , trong khi soi kính, chỉ thấy trong tương quan những điều
gì mình thích muốn thấy, chứ không chịu thấy sự thực đang là , đang
hiện thể. Chúng ta thích muốn lý tưởng hóa thoát ly, ham sống trong
tương lai hơn là hiểu tương giao ấy trong hiện tại trực tiếp.
Vậy, nếu chúng ta khảo sát đời sống chúng ta , tương giao chúng ta với
người khác, chúng ta sẽ thấy rằng đó là một biến trình cô lập hóa. Chúng
ta thực sự không chú tâm tới người khác ; mặc dù chúng ta nói nhiều về
sự bận tâm ấy. Chúng ta chỉ giữ tương giao với một người nào đó khi nào
tương giao ấy thỏa mãn chúng ta , làm hài lòng chúng ta . Nhưng đến lúc
xảy ra sự phiền rầy trong tương giao, sự bực bội bất ổn trong tâm thức
chúng ta thì chúng ta loại bỏ ngay tương giao ấy. Nói khác đi, chỉ khi
nào chúng ta còn thỏa mãn thỏa dạ thì lúc ấy còn tương giao. Điều này
có vẻ khó nghe, nhưng nếu các ngài thực sự khảo sát đời sống các ngài
một cách gần gũi hơn, các ngài sẽ thấy rằng đó là một sự kiện ; muốn
tránh một sự kiện có nghĩa là sống trong ngu muội dốt nát và sự ngu dốt
nhất định không bao giờ có thể tạo ra tương giao chân chính. Nếu các
ngài nhìn sâu vào đời sống chúng ta quan sát tương giao , chúng ta thấy
rằng đó là một tiến trình xây dựng sự chống đối, phản kháng lại người
khác, một bức tường kiên cố mà mình dựng lên để nhìn xét người khác ;
nhưng chúng ta vẫn luôn luôn giữ lại bức tường và núp đàng sau nó, đó
có thể là bức tường tâm lý, bức tường vật chất, bức tường kinh tế hay
bức tường quốc gia. Khi mà chúng ta còn sống trong cô lập, ẩn núp đàng
sau bức tường thì không thể nào có được tương giao với kẻ khác ; chúng
ta sống bưng bít bởi vì điệu sống ấy dễ mang đến thỏa mãn cho chúng ta



hơn, chúng ta nghĩ rằng sống như vậy an ổn, an toàn hơn. Thế gian này
quá phân tán, quá nhiều thống khổ, quá nhiều đau đớn , chiến tranh, tàn
phá, khốn cùng, đến nỗi chúng ta muốn trốn thoát và sống ẩn núp trong
những bức tường an toàn của bản thể tâm lý. Vì thế, đối với hầu hết
chúng ta , tương giao thực ra chỉ là một tiến trình cô lập hóa, cố nhiên
tương giao đại loại như thế chỉ xây dựng nên một xã hội cũng mang tính
cách cô lập hóa như vậy. Đó là đúng như những gì đang xảy ra hiện nay
ở khắp thế giới : các ngài ở lì trong sự cô lập hóa của các ngài và chìa tay
với qua bức tường rồi gọi đó là chủ nghĩa quốc gia, tình huynh đệ hay
bất cứ danh hiệu nào khác, nhưng trong thực tế thì chính thể tập quyền,
những quân đội vẫn tiếp tục hiện hữu. Khi hãy còn đeo níu vào những
giới hạn riêng tư, các ngài nghĩ rằng các ngài có thể tạo ra sự thống nhất
thế giới, hòa bình thế giới – việc ấy không thể nào thực hiện được nếu
mình còn bị vướng trong những giới hạn riêng lẻ. Khi mà các ngài còn
có một biên giới, dù là biên giới quốc gia, kinh tế, tôn giáo hay xã hội thì
sự kiện vẫn hiển nhiên là không thể nào có được hòa bình ở thế giới.
Tiến trình cô lập hóa là một tiến trình tìm kiếm quyền thế, không cần
phân biệt tìm kiếm quyền hành cá thể hay quyền thế cho chủng loại hoặc
tập đoàn quốc gia, tiến trình này vẫn luôn luôn là chủ trương phân ly. Đại
để, đó là điều mỗi người đều muốn như vậy, phải thế không ? Hắn muốn
một địa vị đầy quyền thế để hắn có thể cai trị điều động, không phân biệt
là ở trong gia đình, trong văn phòng, hoặc trong một chế độ quan lại.
Mỗi người đều tìm kiếm quyền hành ; và khi tìm kiếm quyền hành, hắn
sẽ thiết lập một xã hội xây dựng trên quyền hành, thuộc phạm vi quân sự,
kỹ nghệ, kinh tế, vân vân – điều này thực quá hiển nhiên. Phải chăng
lòng khát khao quyền thế trong tự bản chất, đã mang tính cách cô lập ?
Tôi nghĩ rằng hiểu được như vậy là một điều vô cùng quan trọng, bởi vì
kẻ muốn có được một thế giới hòa bình, một thế giới tuyệt dứt mọi chiến
tranh, mọi sự phá hủy khủng khiếp, dứt hết nỗi khốn cùng tàn khốc lan
rộng đến mức vô lượng, thì kẻ ấy phải hiểu được vấn đề căn bản này,
phải thế ? Một người nào giữ được tình người, có lòng ưu ái cao đẹp,
không bao giờ có cảm thức gì về quyền hành ; người ấy không thể nào bị
ràng buộc với bất cứ quốc gia nào, với bất cứ lá cờ nào . Kẻ ấy không
bao giờ có một lá cờ nào cả.



Không thể nào có chuyện sống cô lập được – không có quốc gia nào,
không có dân tộc nào, không có cá thể nào có thể sống trong cô lập ; tuy
nhiên, vì các ngài đang tìm kiếm quyền hành thế lực trong quá nhiều
đường lối khác nhau, cho nên các ngài đã gây ra sự cô lập. Người theo
chủ nghĩa quốc gia là một tai ương, tai họa, vì hắn tạo ra một bức tường
cô lập qua tinh thần ái quốc, tinh thần quốc gia cực đoan của hắn. Hắn
đồng hóa với quốc gia hắn đến nỗi tạo ra một bức tường ngăn cách
chống đối lại một quốc gia khác. Khi các ngài xây dựng một bức tường
để ngăn chận cái gì đó thì những gì sẽ xảy ra ? Điều các ngài ngăn chận
sẽ luôn luôn là điều tấn công, đập phá thường xuyên vào bức tường các
ngài. Khi các ngài chống đối một cái gì đó, chính sự chống đối ấy chứng
tỏ rằng các ngài đang xung đột với một người khác. Do đó, chủ nghĩa
quốc gia, tức là một tiến trình cô lập, tức là hậu quả của việc tìm kiếm
quyền hành, không thể nào đem đến hòa bình cho thế giới được. Kẻ nào
là một người theo chủ nghĩa quốc gia mà vẫn nói về tình huynh đệ thì
vẫn là một kẻ nói dối ; kẻ ấy đang sống trong trạng thái mâu thuẫn.
Mình có thể nào sống trên cuộc đời này mà không còn khát vọng quyền
hành, thế lực, địa vị, thị uy ? Cố nhiên là mình có thể sống được như vậy
. Mình chỉ có thể sống trên đời mà không còn khát khao những thứ đó,
chỉ khi nào mình không còn tự đồng hóa với một cái gì to lớn hơn mình
– như đảng phái, quốc gia, chủng tộc, tôn giáo, Thượng đế - chỉ là sự tìm
kiếm quyền hành thế lực . Bởi vì trong tâm tư, các ngài cảm thấy trống
rỗng, chán chường, yếu đuối ; các ngài liền muốn tự đồng hóa với một
cái gì cao siêu, cao cả hơn mình. Lòng khát khao đồng hóa này chỉ là
lòng khát khao quyền lực.
Tương giao là một tiến trình tự khai phát ; khi mình không tự hiểu mình,
không hiểu được những đường lối tế nhị của tâm trí, mà lại chỉ lo thiết
lập một trật tự bên ngoài, một hệ thống, một phương trình xảo quyệt, thì
sự thiết lập ấy chẳng có ý nghĩa gì đáng kể. Điều quan trọng nhất vẫn là
tự hiểu mình trong tương giao với một người khác. Lúc ấy, tương giao
chẳng phải trở thành một tiến trình cô lập, mà lại là sự vận hành luân
chuyển ; trong đó, mình khám phá ra những động lực riêng lẻ, những tư
tưởng kín đáo riêng tư, những đeo đuổi riêng biệt của chính mình ; chính



sự khám phá này là bước đầu của giải phóng, khởi đầu sự biến chuyển
toàn triệt.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XV
NGƯỜI TƯ TƯỞNG VÀ TƯ TƯỞNG
 
 

Trong tất cả mọi kinh nghiệm chúng ta luôn luôn hiện hữu, người thể
nghiệm, người quan sát, người thu góp cho mình thực nhiều kinh nghiệm
hoặc là tự phủ nhận chối bỏ mình. Phải chăng đó chỉ là một biến trình sai



lầm và chỉ là một sự đeo đuổi phù phiếm không thể nào đem đến trạng
thái sáng tạo được ? Nếu đó là một tiến trình sai lầm, chúng ta có thể nào
bôi xóa tiến trình ấy một cách toàn triệt và xua hẳn nó qua một bên,
không màng biết tới ? Điều ấy chỉ có thể thực hiện khi nào tôi thể
nghiệm, không phải như một tư tưởng gia thể nghiệm, mà phải thể
nghiệm như chính lúc tôi ý thức được tiến trình sai lầm ấy và thấy rằng
chỉ có một trạng thái duy nhất, trạng thái đồng nhất giữa người tư tưởng
và điều tư tưởng.
Khi nào tôi còn thể nghiệm một sự việc nào đó, khi nào tôi còn trở nên
một cái gì đó, tất nhiên phải có hành động chia hai đối nghịch ; tất nhiên
phải có sự đối lập giữa người tư tưởng và điều tư tưởng , hai tiến trình ly
cách vận hành tác động ; không thể nào có sự nhất trí đồng thể được, mà
chỉ luôn luôn có sự tác động của một trọng điểm xuyên qua ý chí của
hành động, muốn hiện thể hay không hiện thể trên bình diện tập thể, cá
thể quốc gia, vân vân. Đại thể tiến trình xảy ra như vậy. Khi nào nỗ lực
còn chia xẻ ra làm thành người thể nghiệm và điều thể nghiệm thì tất
nhiên phải có sự thoái hóa suy sụp. Sự thuần nhất toàn bộ chỉ có thể thực
hiện khi người tư tưởng không còn là người quan sát . Nói rõ hơn, hiện
giờ chúng ta biết rằng có hai thực thể đối nghịch : người tư tưởng và điều
tư tưởng , người quan sát và điều quan sát, người thể nghiệm và điều thể
nghiệm ; đó là hai trạng thái cách biệt tương khắc. Nỗ lực chúng ta là nối
kết lại hai thực thể gián cách này.
Ý chí hành động luôn luôn gây ra tinh thần nhị nguyên. Chúng ta có thể
nào vượt qua ý chí phân ly này để khám phá ra một trạng thái mà hành
động nhị nguyên không còn tác động nữa ? Điều này chỉ có thể tìm thấy
được khi chúng ta trực tiếp thể nghiệm trạng thái nhất thể mà người tư
tưởng và điều tư tưởng chỉ là một, không khác nhau nữa. Chúng ta
thường quan niệm rằng người tư tưởng khác biệt với tư tưởng ; nhưng
thực sự có phải thế không ? Chúng ta muốn quan niệm rằng sự thực là
thế, bởi vì nếu quan niệm như vậy thì người tư tưởng mới có thể cắt
nghĩa giải thích những vấn đề bằng tư tưởng của mình. Nỗ lực của người
tư tưởng là trở thành một cái gì lớn hơn hoặc một cái gì nhỏ hơn ; do đó,
trong sự tranh đấu như vậy trong hành động của ý chí như thế, trong sự



“trở thành”, luôn luôn phát xuất thành tố suy đồi phân tán ; chúng ta đeo
đuổi một biến trình sai lầm, chứ không phải một biến trình chính xác.
Có sự phân biệt chia đôi nào đó giữa người tư tưởng và tư tưởng không ?
Khi mà người tư tưởng và tư tưởng còn bị phân đôi ly cách thì nỗ lực
chúng ta chỉ là phù phiếm, không có ích lợi gì cả, chúng ta đã đeo đuổi
một biến trình sai lầm phá hoại, một yếu tố đồi trụy. Chúng ta nghĩ rằng
người tư tưởng khác biệt với tư tưởng của hắn. Khi tôi thấy rằng tôi gian
tham, chiếm hữu, phũ phàng, tàn bạo, tôi liền nghĩ rằng tôi không nên
thế. Rồi người tư tưởng cố gắng thay đổi tư tưởng mình, và thế là xuất
phát nỗ lực muốn thành đạt, trở nên, “trở thành” ; trong tiến trình nỗ lực
như vậy, người tư tưởng ôm ấp ảo tưởng sai lầm rằng có hai tiến trình sai
biệt, nhưng trái lại thực ra chỉ có một tiến trình duy nhất thôi. Tôi nghĩ
rằng ảo tưởng sai lầm ấy là mầm móng yếu tố căn bản của sự thối hóa
đồi trụy.
Mình có thể nào thể nghiệm trạng thái đồng nhất thể, một thực thể duy
nhất, chứ không phải hai tiến trình ly cách, kẻ thể nghiệm và điều sở
nghiệm ? Chỉ có thế có lẽ chúng ta mới tìm thấy thế nào là sáng tạo, thế
nào là trạng thái không thối hóa đồi trụy trong bất cứ thời gian nào, trong
bất cứ tương quan nào mà con người còn có thể liên hệ.
Tôi gian tham. Tôi và tính gian tham không phải là hai trạng thái khác
nhau ; chỉ có một trạng thái duy nhất, đó là sự gian tham. Nếu tôi ý thức
được rằng tôi gian tham thì những gì sẽ xảy ra ? Tôi cố gắng không gian
tham, vì những lý do xã hội hoặc vì những lý do tôn giáo ; chính nỗ lực
ấy sẽ luôn luôn lệ thuộc trong một phạm vi nhỏ bé giới hạn ; tôi có thể
khai triển phạm vi ấy, nhưng nó vẫn luôn luôn là một phạm vi giới hạn.
Thế là yếu tố sa đọa đồi trụy vẫn còn đó. Nhưng khi tôi nhìn sâu hơn,
nhìn gần hơn, tôi sẽ thấy rằng người nỗ lực, người cố gắng chính là
nguyên nhân của sự gian tham và chính hắn là hiện thân của sự gian
tham rồi ; tôi cũng thấy rằng không có cái “tôi” và sự gian tham, hai thực
thể hiện hữu cách biệt nhau, mà chỉ có một thực thể duy nhất, đó là sự
gian tham. Nếu tôi ý thức rằng tôi gian tham, rằng không có một người
quan sát có tính gian tham, nhưng chính tôi là tính gian tham, nếu ý thức
được như vậy thì toàn thể vấn đề chúng ta sẽ hoàn toàn khác hẳn, sự đáp



ứng của chúng ta đối với vấn đề sẽ hoàn toàn khác hẳn ; lúc ấy, nỗ lực
chúng ta sẽ không còn mang tính cách phá hoại nguy hiểm nữa.
Các ngài sẽ làm gì khi toàn thể hiện thể các ngài là sự gian tham, khi bất
cứ hành động nào của các ngài chỉ là sự gian tham ? Thực là bất hạnh ;
chúng ta không hề suy tư theo đường lối này. Cái “tôi” vẫn hiện hữu thực
thể tối cao, người lính canh gác, kiểm soát , cai trị. Đối với tôi, tiến trình
này rất khốc hại. Nó là một ảo ảnh và chúng ta đều hiểu tại sao chúng ta
vẫn làm thế. Tôi tự chia cắt mình ra hai phần, phần cao và phần thấp để
có thể tiếp diễn liên tục. Nếu chỉ có gian tham thôi, hoàn toàn chỉ có thế
thôi, chứ không phải “tôi” tác động trên sự gian tham ấy, mà chính tôi
hoàn toàn là sự gian tham, vậy thì cái gì sẽ xảy ra ? Hiển nhiên lúc ấy
một tiến trình hoàn toàn khác hẳn sẽ vận hành, một vấn đề khác hẳn sẽ
thành hình. Chính vấn đề này mới có tính cách sáng tạo, không còn cảm
thức về “tôi” ngự trị, trở nên, thành đạt, một cách tích cực hay tiêu cực.
Chúng ta phải đạt đến trạng thái này nếu chúng ta muốn có được tinh
thần sáng tạo. Trong trạng thái này, không còn kẻ nỗ lực, không còn
người cố gắng. Đây không phải là vấn đề chuyển đạt suông bằng lời lẽ
ngôn từ hay cố gắng tìm hiểu trạng thái ấy là gì, nếu các ngài khởi sự tìm
hiểu trạng thái ấy bằng đường lối ấy thì các ngài sẽ đánh mất nó ngay và
các ngài sẽ không bao giờ tìm thấy được. Điều quan trọng là thấy rằng
người nỗ lực và đối tượng mà nỗ lực ấy hướng tới chỉ là một, không
khác nhau. Muốn thấy được như vậy mình phải có ý thức giao cảm phi
thường, tinh tường tỉnh thức, nhìn ngắm sự vận hành của tâm trí trong
việc phân chia ra làm hai thực thể tương phản, thực thể ở trên và thực thể
ở dưới ; thực thể thường còn, nhưng đó vẫn là một tiến trình tư tưởng và
lệ thuộc vào thời gian. Nếu chúng ta có thể hiểu được điều này, hiểu
bằng kinh nghiệm, trực tiếp, thì lúc ấy ngài sẽ thấy rằng một yếu tố khác
biệt hẳn được thành hình.
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

CHƯƠNG XVI :  
TƯ TƯỞNG CÓ THỂ GIẢI QUYẾT
NHỮNG VẤN ĐỀ CỦA CHÚNG TA KHÔNG ?
 
 

Tư tưởng chưa giải quyết được những vấn đề chúng ta và tôi nghĩ rằng
tư tưởng cũng sẽ không bao giờ giải quyết được những vấn đề chúng ta .
Chúng ta đã nương cậy vào trí năng để nhờ trí năng tỏ bày một lối đi cho
chúng ta ra ngoài tình trạng phức tạp rắc rối hiện nay. Nhưng khi trí năng
càng xảo quyệt, càng xấu xa, càng xảo trá thì lại càng có nhiều, càng có
đủ loại hệ thống ý thức đủ loại lý thuyết và đủ loại ý tưởng . Những ý
tưởng không giải quyết được bất cứ vấn đề nào của con người ; những ý
tưởng đã không bao giờ và sẽ không bao giờ giải quyết được bất cứ cái
gì. Tâm trí không phải là sự giải đáp ; đường lối của tư tưởng hiển nhiên
không phải là con đường đưa mình thoát ra ngoài mọi gian nan khó
khăn. Đối với tôi, trước tiên chúng ta cần phải hiểu tiến trình của tư
tưởng, và có lẽ phải có khả năng vượt qua tiến trình tư tưởng này – vì khi
tư tưởng ngừng lại thì có lẽ chúng ta sẽ có thể tìm ra hướng đi khả dĩ
giúp mình giải quyết những vấn đề, chẳng những vấn đề cá nhân thôi mà
cả vấn đề tập thể.
Tư tưởng chưa giải quyết được những vấn đề chúng ta. Những kẻ tinh
ranh, những triết gia, những học giả, những kẻ lãnh đạo chính trị chưa
thực sự giải quyết bất cứ vấn đề nào của con người – tức là tương quan
giữa các ngài và một kẻ khác, giữa các ngài và tôi. Từ lâu nay, chúng ta
đã dùng trí óc, trí năng để mà có thể khảo sát vấn đề và mong mỏi tìm
được sự giải đáp. Tư tưởng có bao giờ có thể giải tán những vấn đề của
chúng ta ? Chỉ ngoại trừ trường hợp ở phòng khảo nghiệm hay trên tấm
bảng kê ở tường làm việc, trong tất cả các trường hợp khác, tư tưởng vẫn
luôn luôn tự bảo vệ, tự tìm cách tiếp diễn liên tục và vẫn bị ràng buộc qui
định ? Phải chăng sinh hoạt của tư tưởng chỉ là vị ngã ? Và tư tưởng vị
kỷ có thể nào phân giải được bất cứ vấn đề nào ? Vì tất cả vấn đề ấy đều
do chính tư tưởng đã tạo ra ? Trí óc có thể nào giải trừ những vấn đề mà
chính những trí óc đã khai sinh, đã tạo tác ra ?



Tư tưởng đại loại như trên chỉ là một phản ứng. Nếu tôi hỏi các ngài một
câu hỏi, các ngài liền đáp ứng lập tức – các ngài đáp ứng lại tùy thuộc
theo trí nhớ các ngài, theo những thành kiến các ngài, theo hậu cảnh hình
thành của đời sống các ngài, theo thời tiết, theo toàn thể bối cảnh của
tính cách tất yếu qui định trong tâm thức ; các ngài đáp ứng thích ứng
theo những sự qui định như vậy, các ngài suy tưởng thích ứng theo như
thế. Tâm điểm của tất cả hậu cảnh , bối cảnh bối cảnh tâm tư này chính
là cái “tôi” trong diễn trình tác động. Khi mà mình không hiểu được hậu
cảnh tâm thức này, khi mà mình không hiểu được tiến trình của tư tưởng
; không hiểu được bản ngã đã tạo tác ra vấn đề , mình không thể chấm
dứt tất cả những sự vận hành vị kỷ ấy, mình vẫn bắt buộc phải tạo ra
xung đột , ở bên trong và bên ngoài, trong tư tưởng trong cảm xúc, trong
hành động . Không có sự giải đáp nào khả dĩ chấm dứt sự xung đột giữa
con người và con người , giữa các ngài và tôi, dù sự giải đáp ấy có thể
tinh tế đi nữa có thể chín chắn đến đâu đi nữa thì cũng vẫn bất lực. Khi ý
thức được như vậy, khi ý thức được cách xuất phát của tư tưởng nguồn
gốc của tư tưởng, chúng ta đặt câu hỏi “tư tưởng có thể nào chấm dứt
không ?”
Đây là một trong những vấn đề của chúng ta , phải thế ? Tư tưởng có thể
nào giải trừ những vấn đề của chúng ta ? Nghĩ chín chắn về vấn đề, khi
tư tưởng kỹ lưỡng như vậy, các ngài có thể giải quyết được vấn đề ? Bất
cứ vấn đề nào, vấn đề kinh tế , xã hội, tôn giáo, có vấn đề nào được thực
sự giải quyết bằng tư tưởng không ? Trong đời sống thường nhật của các
ngài, khi các ngài càng suy nghĩ nhiều về một vấn đề, vấn đề lại càng trở
nên rắc rối phức tạp, khó giải quyết, vô định hơn nữa. Phải thế không ?
Phải chăng đời sống thực tế hàng ngày của chúng ta là như vậy ? Khi các
ngài suy nghĩ kỹ vài ba khía cạnh nào đó của vấn đề, các ngài có thể
trông thấy rõ hơn quan điểm của người khác, nhưng tư tưởng không thể
nào thấy được toàn diện, toàn bộ vấn đề - tư tưởng chỉ có thể thấy một
cách phiến diện , một lời giải đáp phiến diện không phải là sự đáp ứng
trọn vẹn, do dó, không phải là một sự giải quyết nào hết.
Chúng ta càng nghĩ chín chắn một vấn đề, chúng ta càng khảo sát, phân 
tích, thảo luận một vấn đề thì vấn đề ấy lại càng trở nên rối rắm phức tạp 
thêm lên. Thế thì có thể nào nhìn vấn đề một cách thông suốt, trọn vẹn ? 



Làm thế nào ? Vì dường như đối với tôi, đó là nỗi káo khăn lớn của 
chúng ta . Vấn đề chúng ta hiện nay gia tăng gấp bội – nào là nguy cơ 
chiến tranh cấp bách, nào là đủ mọi nhiễu loạn trong sự tương giao của 
chúng ta – làm thế nào chúng ta có thể hiểu được tất cả mọi sự này một 
cách thông suốt một cách trọn vẹn ? Cố nhiên sự việc chỉ có thể giải 
quyết khi chúng ta có thể nhìn nó một cách toàn diện – chứ không cục 
bộ, không chia xẻ. Khi nào có thể thực hiện được như thế ? Chắc chắn là 
điều ấy chỉ có thể thực hiện khi tiến trình tư tưởng đã chấm dứt – tiến 
trình tư tưởng này xuất nguồn từ cái “tôi”, từ bản ngã, từ bối cảnh của 
truyền thống, của tâm thức qui định của thành kiến, của hy vọng và tuyệt 
vọng. Chúng ta có thể nào hiểu được bản ngã này , không cần phân tích, 
mà lại chỉ nhìn thấy sự thể đúng như nó đang hiện thể, ý thức về sự thể 
đúng là một sự kiện, chứ không phải như là một lý thuyết ? – không phải 
tìm cách giải tan bản ngã để đạt tới một kết quả mà lại nhìn thấy sinh 
hoạt của cái “tôi” thường xuyên trong hành động ? Chúng ta có thể nào 
nhìn thấy nó, không cần phải vận dụng tìm cách phá hủy hoặc tìm cách 
làm phấn khởi ? Đó mới chính là vấn đề, phải thế không ? Những vấn đề 
của chúng ta sẽ chấm dứt lập tức, nếu trung tâm điểm của cái  “tôi” 
không hiện hữu trong mỗi người chúng ta , nếu cái “tôi” mất đi cùng lúc 
với lòng khát vọng quyền thế, địa vị, uy lực, sống dai, duy trì tự ngã.
Tự ngã là một vấn đề mà tư tưởng không thể giải tan được. Ý thức của
mình phải không lệ thuộc vào tư tưởng. Ý thức về những sinh hoạt của
bản ngã và không phê phán hoặc không biện minh – chỉ ý thức thôi – là
cũng đủ rồi. Nếu các ngài ý thức để mà tìm cách giải quyết vấn đề mà
biến chuyển nó, để tạo ra một kết quả , thế thì việc ấy vẫn còn nằm trong
lãnh vực của bản ngã , của cái "tôi" . Khi mà chúng ta còn tìm kiếm một
kết quả như kết quả trong việc phân tích, trong ý thức, sự khảo sát
thường xuyên mỗi một ý tưởng thì chúng ta vẫn còn nằm trong lãnh vực
của cái "tôi" , của bản ngã, hay muốn gọi gì thì gọi.
Khi sinh hoạt của tâm trí còn hiện hữu, chắc chắn không thể nào có tình
yêu được. Khi tình yêu tình thương xuất hiện, chúng ta sẽ không còn
những vấn đề xã hội nữa. Nhưng tình yêu không phải là một cái gì có thể
sở đắc, thâu đạt được. Tâm trí có thể tìm cách sở đắc, thâu đạt, như thâu
đạt một tư tưởng mới, một đồ vật mới, một đường lối suy tư mới, nhưng



tâm trí không thể nào đạt tới trạng thái thương yêu , khi mà tư tưởng còn
đang thâu đạt tình yêu. Khi mà tâm trí còn đang tìm cách đạt tới trạng
thái không gian tham, chắc chắn là tâm trí ấy vẫn còn gian tham, phải thế
không ? Cũng như vậy, khi mà tâm trí ao ước , thèm khát, và vận dụng
để đạt tới trạng thái thương yêu, chắc chắn là tâm trí đã phủ nhận trạng
thái ấy rồi, phải thế không ?
Khi thấy được vấn đề này, vấn đề rối rắm của đời sống này, khi ý thức
được tiến trình của chính tư tưởng mình và biết rõ rằng tư tưởng thực ra
chẳng đưa ta đi đến đâu cả - khi chúng ta ý thức một cách sâu xa như thế,
thì nhất định lúc ấy chúng ta đạt tới một trạng thái minh mẫn, thông suốt,
sự thông minh này không phụ thuộc vào cá thể hay tập thể. Lúc ấy, vấn
đề tương giao của cá thể đối với xã hội, của cá thể đối với cộng đồng,
của cá thể đối với thực tại, sẽ chấm dứt ngay bởi vì lúc ấy chỉ có một
trạng thái duy nhất là sự thông suốt minh mẫn, sự thông minh này không
thuộc vào cá nhân và cũng không phải là phi nhân. Tôi cảm thấy rằng chỉ
có sự thông minh này thôi mới có thể giải quyết những vấn đề to tát của
chúng ta . Sự thông minh ấy không thể là một kết quả ; trạng thái này chỉ
xuất hiện khi chúng ta hiểu trọn vẹn tiến trình của tư tưởng , chẳng
những ở mức độ ý thức mà cả những mức độ thầm kín, sâu thẳm của ý
thức.
Muốn hiểu được bất cứ vấn đề nào, chúng ta phải có một tâm trạng bình
thản trầm lặng, một tâm trí thảnh thơi im lặng , để mà trí óc có thể ngắm
nghía vấn đề mà không xen vào những ý tưởng hoặc những lý thuyết,
không xao lãng, bối rối, đãng trí. Đây là một trong những sự khó khăn
của chúng ta – vì tư tưởng đã trở thành sự tiêu khiển, xao lãng. Khi tôi
muốn hiểu, muốn nhìn ngắm một cái gì, tôi không phải nghĩ về nó – tôi
ngắm nhìn nó. Vừa lúc ấy khi bắt đầu suy nghĩ, có ý tưởng, ý kiến về nó
thì tôi đã xao lãng nó rồi, không còn ngắm nhìn chính sự thể mà mình
phải hiểu. Thế là tư tưởng đã trở thành một sự xao lãng, khi các ngài đối
trị một vấn đề - tư tưởng chính là một ý tưởng, một ý kiến, một lời phán
đoán, một sự so sánh – ngăn chận chúng ta lại, không cho chúng ta ngắm
nhìn, hiểu và giải tan vấn đề. Thực là bất hạnh đối với phần đông chúng
ta , khi chúng ta làm tư tưởng trở nên quá quan trọng trong đời sống. Các
ngài nói “làm thế nào tôi có thể hiện hữu, hiện thể, mà không có tư tưởng



? Làm thế nào tôi có thể có được một trí óc trống rỗng ? “Một trí óc
trống là trạng thái mê mệt trầm trệ, ngu muội, hay muốn gọi gì thì cứ
gọi, và phản ứng bản năng của các ngài là xua đuổi trạng thái ấy. Tuy
nhiên nhất định là chỉ có một tâm trí rất trầm lặng , không bị tư tưởng
làm xao lãng, một tâm trí cởi mở mới có thể ngắm nhìn vấn đề một cách
trực tiếp, một cách đơn giản. Và sự giải quyết độc nhất cho mọi vấn đề là
có khả năng ngắm nhìn những vấn đề chúng ta mà không bị xao lãng nảo
quấy rối. Muốn được thế, mình phải có tâm thái trầm tĩnh, trầm mặc,
trầm lặng.
Tâm thái ấy không phải là một kết quả, không phải là sản phẩm cứu cánh
của sự vận dụng thực hành, của sự tham thiền và của sự tiết chế kiểm
soát. Tâm thái này không thể xuất hiện qua bất cứ hình thức nào của kỷ
luật, giới luật hay sự cưỡng ép đàn áp hoặc sự cao thượng hóa, lý tưởng
hóa ; tâm thái này xuất hiện không cần sự nỗ lực của cái "tôi", của tư
tưởng ; nó thành hình khi tôi hiểu được trọn vẹn tiến trình của tư tưởng –
khi tôi có thể nhìn thấy một sự kiện mà không xao lãng. Chỉ có trạng thái
trầm lặng, thì mới có tình yêu, tình thương. Và chỉ có tình yêu mới có thể
giải quyết tất cả vấn đề con người.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XVII
TÁC DỤNG CỦA TÂM TRÍ
 
 

Khi các ngài quan sát tâm trí các ngài, các ngài chẳng những chỉ quan sát
những từng lớp gọi là “thượng tầng” mà các ngài lại phải xem xét cả vô
thức : các ngài ngắm nhìn những gì tâm trí tác động trên thực tế, có phải
thế không ? Đó là đường lối duy nhất mà các ngài có thể khảo sát . Đừng



nên cưỡng chế chồng chất lên trên tâm trí , bắt buộc tâm trí phải làm thế
này, phải làm thế kia, phải nghĩ hay hành động thế nào, vân vân ; làm
như thế chỉ là quyết đoán suông thôi. Nghĩa là khi các ngài nói rằng tâm
trí phải như thế này hoặc phải như thế kia thì các ngài không còn tìm tòi,
không còn suy tưởng nữa ; hoặc nếu các ngài trích dẫn uy thế của ai đó,
lúc ấy các ngài đã chấm dứt hết mọi suy tưởng, phải thế không ? Nếu các
ngài trích dẫn đức Phật, Chúa hoặc XYZ, các ngài không còn truy tìm
không còn suy tưởng, không còn khảo sát nữa. Do đó, mình phải tránh
tất cả những thứ ấy. Các ngài phải xua qua một bên tất cả những xảo diệu
của tâm trí, nếu các ngài muốn xét vấn đề bản ngã cùng với tôi.
Tác dụng của tâm trí là gì ? Muốn tìm hiểu điều này, các ngài phải biết
những gì tâm trí đang tác động trên thực tế. Tâm trí các ngài làm gì ? Đó
chỉ là một tiến trình của tư tưởng , phải thế không ? Nếu không thì tâm
trí đâu có hiện hữu ở đó. Khi mà tâm trí không tư duy, một cách ý thức
hay một cách vô thức thì không còn ý thức nữa. Chúng ta phải tìm hiểu
những gì tâm trí hoạt động hàng ngày trong đời sống chúng ta và những
gì thuộc tâm trí mà chúng ta không ý thức, tất cả những sinh hoạt ấy của
tâm trí đã quan hệ gì, có tương giao gì với những vấn đề của chúng ta .
Chúng ta phải nhìn tâm trí trong trạng thái hiện thể của nó, tâm trí đang
là tâm trí, chứ không phải là tâm trí trong trạng thái mình muốn nó phải
là thế nào đó theo tư ý của mình.
Vậy, tâm trí là gì, lúc nó đang tác dụng ? Trong thực tế, đó là một tiến
trình cô lập phải thế không ? Bới sâu vào căn rễ, phải nhận rằng đó chính
là bản chất của tiến trình tư tưởng . Đó là tư tưởng trong hình thức cô lập
thế mà vẫn giữ tính cách tập thể. Khi các ngài xem xét chính tư tưởng
của các ngài, các ngài có thấy rằng đó là một tiến trình cô lập phân tán
rời rạc . Các ngài suy tư tùy thuận theo những phản ứng của các ngài,
những phản ứng của ký ức, của kinh nghiệm các ngài, của kiến thức, của
tín ngưỡng các ngài . Các ngài phản ứng lại thuận theo tất cả những thứ
ấy, phải thế không ? Nếu tôi nói rằng phải cần thực hiện một cuộc cách
mạng tận căn rễ, các ngài sẽ phản ứng lại ngay. Các ngài sẽ phản đối chữ
“cách mạng” nếu các ngài có những cổ phần to lớn, về mặt tinh thần hay
về những mặt khác. Thế là phản ứng các ngài tùy thuộc vào kiến thức
các ngài, tín ngưỡng các ngài, kinh nghiệm các ngài. Đây là một sự kiện



quá hiển nhiên. Có nhiều hình thức phản ứng đa dạng. Các ngài nói “tôi
phải có tinh thần huynh đệ”, “tôi phải có tinh thần cộng tác”, “tôi phải có
tình thân hữu”, “tôi phải tử tế, rộng lượng”, vân vân. Những lời lẽ này là
gì ? Tất cả những thứ này đều là phản ứng ; nhưng phản ứng căn bản của
tư tưởng vẫn là một tiến trình cô lập. Các ngài đang ngắm tiến trình tâm
trí của các ngài, mỗi người đang tự ngắm nhìn mình, nghĩa là đang ngắm
chính hành động mình, tín ngưỡng, kiến thức , kinh nghiệm. Tất cả
những thứ này tạo ra sự an ninh, tăng trưởng củng cố tiến trình tư tưởng.
Tiến trình này chỉ củng cố cái "tôi" , tâm trí, bản ngã – dù gọi là đại ngã
hay tiểu ngã thì cũng thế. Tất cả tôn giáo của chúng ta , tất cả những sự
phê chuẩn xã hội , những lề luật đều nhắm vào việc củng cố cá thể, bản
ngã cá thể, hành động phân hóa ; và chống đối lại cá thể là chính thể độc
đoán. Nếu các ngài đi sâu vào thế giới vô ý thức thì tiến trình ấy cũng
vận hành y như thế. Trong thế giới vô thức này, chúng ta là tập thể bị ảnh
hưởng bởi hoàn cảnh, thời tiết, xã hội, cha mẹ, cố tổ. Trong thế giới vô
thức này cũng hiện hữu cả lòng tư dục muốn được chủ thể, muốn thống
trị trên cương vị của một cá thể, của cái "tôi".
Phải chăng tác dụng của tâm trí chỉ là một tiến trình cô lập, như chúng ta
đã thấy rõ và như chúng ta đã sinh hoạt mỗi ngày ? Phải chăng các ngài
đang tìm kiếm sự giải thoát cá nhân ? Các ngài đang trở thành một nhân
vật quan trọng nào đó trong tương lai hoặc ngay trong đời sống này, các
ngài đang trở thành một vĩ nhân, một đại văn nhân. Toàn thể khuynh
hướng chúng ta chỉ là phân hóa, phân ly. Tâm trí có thể nào tác động một
cách khác không ? Tâm trí có thể nào không còn suy tưởng theo phạm
trù phân ly chia rẽ, bưng bít, đóng kín, rời rạc ? Không thể thực hiện
được như vậy. Thế là chúng ta sùng bái tâm trí, tâm trí trở nên quan trọng
một cách phi thường. Phải chăng các ngài đã biết rõ rằng khi mà các ngài
trở nên khá gian xảo, khá tinh ranh, nhanh nhẹn và học hành sỏi đời một
nhúm thì các ngài lại trở thành quan trọng biết bao trong xã hội ? Các
ngài thấy rằng các ngài sùng bái những kẻ “thượng trí” những luật sư,
những giáo sư đại học, những nhà hùng biện, những đại văn sĩ, những kẻ
thuyết giải và thuyết trình ; các ngài đã rèn luyện trí thức và trí óc.
Tác dụng của tâm trí chỉ là phân tán, chia rẽ ; nếu không thế thì tâm trí
không hiện hữu. Vì chúng ta đã tôi luyện tiến trình này trong bao nhiêu



thế kỷ, cho nên chúng ta thấy rằng chúng ta không thể nào cộng tác hợp
lực được nữa ; chúng ta chỉ còn bị cưỡng ép, xô đẩy, bức bách bởi thế
lực uy quyền, bởi sợ hãi lo âu về đường kinh tế hoặc tương giao. Làm
thế nào có thể hợp lực cộng tác với nhau được, khi mà sự kiện này là
hiện trạng ngày nay, chẳng những ở mặt ý thức thôi mà cả mặt sâu thẳm
thầm kín trong tiềm thức, ở những động lực, những ý định, những sự tìm
kiếm đeo đuổi ?
Làm sao có được sự liên kết thông minh để thành tựu bất cứ việc gì ? Vì
điều này gần như không thể thực hiện được, cho nên những tôn giáo và
những đảng phái xã hội có tổ chức đã cưỡng ép cá nhân qui thuận theo
một số hình thức kỷ cương giới luật nào đó. Rồi chính kỷ luật trở nên có
tính cách cưỡng chế mệnh lệnh, nếu chúng ta muốn liên kết với nhau để
làm việc chung nhau.
Chỉ khi nào chúng ta hiểu cách vượt lên trên sự suy tưởng phân hóa, tiến
trình củng cố khoa trương cái "tôi" và cái “của tôi”, không phân biệt hình
thức tập thể hay cá thể, chỉ lúc ấy chúng ta mới có thể sống hòa bình
được, không còn xung đột liên miên và không còn chiến tranh tiếp diễn.
Vấn đề chúng ta là làm thế nào chấm dứt tiến trình phân hóa của tư
tưởng. Tư tưởng có bao giờ phá tan được bản ngã, khi tư tưởng chỉ là
tiến trình của ngôn thức và của phản ứng ? Tư tưởng chỉ là phản ứng thôi
; tư tưởng không sáng tạo gì cả. Tư tưởng có thể nào tự hủy diệt ? Đó là
điều chúng ta muốn được vỡ lẽ ra. Khi tôi suy tưởng đại loại như vầy :
“tôi phải tài chế, phải có kỷ luật”, “tôi phải suy tư một cách thích đáng
hơn”, “tôi phải thế này hay thế kia”, thì tư tưởng đã cưỡng ép, tự thúc
đẩy, tự tài chế để trở thành một cái gì đó hay không trở thành một cái gì
đó – Phải chăng đây chỉ là một tiến trình cô lập ? Do đó, tiến trình này
không phải là sự thông minh nhập diệu tác động một cách toàn diện và
chỉ sự thông minh toàn diện này mới có thể đem đến sự hợp lực liên kết
thực sự.
Làm thế nào các ngài chấm dứt tư tưởng ? Hay đúng hơn làm thế nào tư
tưởng cô lập, rời rạc, phiến diện có thể chấm dứt ? Các ngài bắt đầu làm
thế nào đây ? Kỷ luật của các ngài có thể chấm dứt tiêu trừ tư tưởng
không ? Cố nhiên các ngài đã không thành công từ lâu rồi, nếu làm được
việc ấy các ngài sẽ không hiện diện ở đây.



Xin các ngài khảo sát tiến trình kỷ luật, thực ra đó chỉ là một tiến trình tư 
tưởng , tiến trình của sự qui thuận  khuôn phép, đàn áp tài chế, kiểm soát, 
thống trị - tất cả mọi điều này đã tác động đến vô thức và sau này chính 
sự thực sẽ lộ chân tướng khi các ngài càng thêm tuổi tác. Vì từ lâu đã cố 
gắng tự kiềm chế một cách vô ích, chắc các ngài phải thấy rằng kỷ luật 
hiển nhiên không phải là tiến trình có thể phá hủy được bản ngã. Không 
thể phá hủy tiêu trừ bản ngã bằng kỷ luật, bởi vì kỷ luật chỉ là một tiến 
trình củng cố bản ngã. Tuy thế mà những tôn giáo của các ngài vẫn hỗ 
trợ tiến trình này ; tất cả sự tham thiền, trầm mặc, tất cả lời quyết đoán 
của các ngài đã được xây dựng trên tiến trình này. Kiến thức sẽ phá hủy 
được bản ngã không ? Tín ngưỡng sẽ phá hủy được bản ngã không ? Nói 
khác đi, những gì chúng ta đang làm, bất cứ hành động nào chúng ta 
đang làm để bứng rễ bản ngã, những hành động này có thể thành công 
không ? Phải chăng tất cả mọi hành động này đều là phung phí vô ích, 
bởi vì hành động vướng trong tiến trình tư tưởng , tức là tiến trình cô lập, 
tiến trình phản động ? Các ngài làm gì khi các ngài ý thức tận cội rễ sâu 
thẳm rằng tư tưởng không thể tự chấm dứt ? Cái gì xảy ra ? Các ngài hãy 
tự ngắm nhìn bản thân. Khi các ngài ý thức trọn vẹn sự kiện này, cái gì 
xảy ra ? Các ngài hiểu rằng bất cứ phản ứng nào cũng đều bị qui định 
triền phược, và vì qui định ràng buộc nên không thể nào có được tự do ở 
ngay từ đầu hoặc ở cứu cánh – và tự do là luôn luôn ở bước đầu chứ 
không phải ở cuối cùng.
Khi các ngài ý thức rằng bất cứ phản ứng nào cũng là một hình thức của
sự qui định và chỉ lưu diễn bản ngã trong những đường lối khác nhau,
khi ý thức được như vậy thì cái gì xảy ra trên thực tế ? Các ngài phải
sáng suốt minh bạch về việc này. Tín ngưỡng, kiến thức, kỷ luật, kinh
nghiệm, trọn vẹn tiến trình thâu đạt kết quả hoặc cứu cánh tham vọng,
trở nên một cái gì đó trong đời sống này hoặc đời sống tương lai – Tất cả
mọi sự này đều là tiến trình cô lập, tiến trình phá hoại, khốn cùng, chiến
tranh, các ngài không thoát được hành động tập thể, dù các ngài có thể bị
đe dọa về những trại tập trung và bao nhiêu việc khác đại loại như vậy.
Các ngài có ý thức về sự kiện này ? Trạng thái tâm trí của trí óc chúng ta
là gì, khi chúng ta nói :”Việc ấy là thế”. “Đó là vấn đề của tôi”, “Đó,
đúng như tình trạng của tôi bây giờ”, “Tôi thấy được tác động kiến thức



và kỷ luật , còn tác động của tham vọng thì sao ?” Cố nhiên nếu các ngài
thấy được như vậy thì một tiến trình khác đã vận hành rồi.
Chúng ta đã thấy đường lối vận hành của trí năng nhưng chúng ta không
thấy đường lối vận hành của tình yêu. Đường lối vận hành của tình yêu
không thể tìm thấy được qua trí năng. Trí năng, tất cả những phụ thể của
trí năng, tất cả lòng khao khát của trí năng, tất cả tham vọng, tất cả đeo
đuổi, phải chấm dứt ngay để tình yêu được hiện hữu. Các ngài không
biết rằng mỗi khi các ngài yêu thương, hợp lực cộng tác, các ngài không
hề nghĩ đến bản thân ? Đó là hình thức cao nhất của sự thông minh –
không phải lúc mình yêu thương, đứng từ vị thế cao ngó xuống hay lúc
các ngài đang được một địa vị cao cấp, yêu thương như vậy chỉ có nghĩa
sợ hãi . Khi các ngài góp phần vốn vào đó để được lời lãi thì không thể
nào có thương yêu được ; đó chỉ là tiến trình bóc lột, xuất phát từ sợ hãi
lo âu. Do đó, tình yêu chỉ có thể xuất hiện khi tâm trí không hiện hữu
nữa. Đó là lý do cắt nghĩa tại sao chúng ta phải hiểu toàn thể tiến trình
của tâm trí, tác dụng của trí óc.
Chỉ khi nào chúng ta biết yêu thương nhau thì mới có thể thực hiện được
sự cộng tác hợp lực, mới có thể thực hiện tác dụng thông minh diệu
dụng, mới có thể thực hiện sự liên kết thân ái trong bất cứ vấn đề nào.
Chỉ có lúc ấy mới có thể tìm thấy Thượng đế là gì, chân lý là gì – Thế
mà chúng ta vẫn cố gắng tìm kiếm chân lý bằng trí năng, bằng sự bắt
chước mô phỏng – đó chỉ là sùng bái ngẫu tượng hư thần. Chỉ khi nào
các ngài loại bỏ triệt để tất cả cơ cấu của bản ngã, loại bỏ với lòng giao
cảm ; chỉ lúc ấy sự thiên thu vĩnh cửu, phi thời gian, vô lượng, vô hạn,
mới xuất hiện. Các ngài không thể đi đến Thiên Thu ; chính Thiên Thu đi
đến các ngài.
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XVIII
TỰ LƯỜNG GẠT
 
 

Tôi muốn thảo luận hoặc khảo sát vấn đề tự lường gạt, ảo giác, ảo vọng
mà tâm trí đã chìm đắm và tự đánh lừa, rồi lại đánh lừa những người



khác. Đây là một vấn đề rất nghiêm trọng, nhất là trong cơn khủng hoảng
hiện nay mà thế giới đang đối mặt. Nhưng muốn hiểu được trọn vẹn vấn
đề tự lường gạt, chúng ta phải theo dõi vấn đề ấy chẳng những ở bình
diện chữ nghĩa mà phải cả bình diện bản thể tự tính, bình diện nền tảng,
căn nguyên sâu thẳm. Chúng ta quá dễ dãi tự mãn với những chữ nghĩa
và những chữ đối nghịch tương phản ; chúng ta quá thạo đời, sỏi đời ; và
vì quá sỏi đời, cho nên tất cả những gì chúng ta có thể làm là mong
muốn rằng một cái gì đó sẽ xảy ra. Chúng ta thấy rằng việc biện minh
giải thích chiến tranh không thể nào chấm dứt chiến tranh ; biết bao
nhiêu sử gia, bao nhiêu nhà thần học, bao nhiêu kẻ đạo hạnh đã giải thích
chiến tranh, đã cắt nghĩa chiến tranh đã thành hình như thế nào nhưng
chiến tranh vẫn tiếp tục xảy ra, càng lúc có lẽ còn tàn khốc hơn bao giờ.
Những kẻ nào trong chúng ta thực sự có thái độ chín chắn đứng đắn thì
phải cần vượt qua chữ nghĩa, phải cần tìm kiếm cuộc cách mạng căn bản
trong chính nội tâm mình. Đó là phương pháp cứu chữa duy nhất khả dĩ
mang đến sự cứu thoát căn bản vĩnh cửu cho toàn thể nhân loại.
Cũng thế, khi chúng ta thảo luận về hình thức tự lường gạt, tôi nghĩ rằng
chúng ta phải tránh tất cả những lối giải thích đối đáp nông cạn hời hợt ;
tôi xin đề nghị chẳng những chúng ta lắng nghe người nói thôi mà phải
theo sát vấn đề như chúng ta biết được trong đời sống thường nhật của
chúng ta ; nói rõ hơn, chúng ta phải ngắm nhìn bản thân trong tư tưởng
và trong hành động, ngắm nhìn cách ta tác động người khác, và cách ta
tiếp thế xử vật ; tác động vận hành xuất phát từ bản thân.
Duyên do, nền tảng cho sự lường gạt là gì ? Có bao nhiêu người trong
chúng ta thực sự ý thức được rằng chúng ta đang tự lường gạt ? Trước
khi có thể trả lời được câu hỏi “tự lường gạt là gì và sự tự lường gạt ấy
đã xuất phát như thế nào ?”, phải chăng chúng ta cũng nên ý thức rằng
chúng ta đang tự lường gạt chúng ta ? Chúng ta có biết rằng chúng ta
đang tự lường gạt ? Khi nói về sự lường gạt này, chúng ta muốn nói gì ?
Tôi nghĩ rằng vấn đề này rất quan trọng, bởi vì chúng ta càng tự lường
gạt mình càng nhiều thì sức mạnh của sự lường gạt càng được tăng
trưởng thêm lên, vì sự tăng trưởng ấy mang đến cho chúng ta sinh lực,
tinh lực, năng lực nào đó khả dĩ bắt buộc mình chẳng những tự đánh lừa
mà lại đánh lừa cả người khác. Thế là lần lần chẳng những mình chỉ



đánh lừa mình mà lừa phỉnh cả kẻ khác. Đó là cả một tiến trình hỗ tương
tác dụng của sự đánh lừa bản thân. Chúng ta có ý thức về tiến trình này
không ? Chúng ta nghĩ rằng chúng ta có khả năng suy tư minh bạch chín
chắn rõ ràng, có đường hướng tiêu đích đàng hoàng, một cách ngay
thẳng trực tiếp : và chúng ta có ý thức rằng chính tiến trình suy tư này đã
chứa đựng sự tự lường gạt, tự đánh lừa bản thân ?
Chẳng phải chính tư tưởng là một tiến trình tìm kiếm, tìm cách biện giải,
biện minh, tìm kiếm an ninh, an bình, bảo đảm, tìm cách tự bảo vệ phòng
thân, thèm muốn được người ta nghĩ tốt về mình, ham muốn được địa vị,
quyền hành, uy tín và thế lực ? Phải chăng lòng khao khát muốn được
hiện hữu trong phương diện chi1nh trị hoặc tôn giáo xã hội, chính là
nguồn gốc của sự tự đánh lừa bản thân ? Vừa lúc tôi muốn chiếm hữu
một cái gì đó bên ngoài những nhu yếu vật chất thuần túy, phải chăng tôi
đã tạo ra, đã gây ra một trạng thái dễ tự lường gạt ? Chẳng hạn như
trường hợp này : phần đông chúng ta tọc mạch muốn biết những gì xảy
ra sau khi chết ; càng lớn tuổi, càng già nua chúng ta càng thắc mắc về
việc ấy. Chúng ta muốn biết sự thực của vấn đề ấy. Chúng ta sẽ tìm thấy
việc ấy bằng cách nào ? Tất nhiên không phải bằng cách đọc sách cũng
như không phải bằng cách giải thích lung tung.
Làm thế nào các ngài tìm ra vấn đề ấy ? Trước tiên, các ngài phải lọc
sạch tâm trí hoàn toàn, không còn để rớt lại trong trí bất cứ yếu tố nào
khả dĩ làm ngăn trở chướng ngại, không để rớt lại bất cứ lòng hy vọng
nào, sự tham lam muốn được kéo dài, lòng khao khát muốn tìm thấy
những gì bên kia thế giới. Bởi vì tâm trí luôn luôn vẫn tìm kiếm sự an
ninh, muốn được kéo dài liên tục và mang đầy hy vọng muốn có được
phương tiện để thành đạt, hy vọng về một cuộc hiện hữu ở kiếp khác
trong tương lai. Dù tâm trí đang tìm kiếm chân lý của đời sống sau cái
chết, tìm kiếm sự đầu thai hóa kiếp hay bất cứ cái gì khác ; một tâm trí
như thế vẫn không thể nào tìm thấy sự thực kia, phải thế không ? Điều
quan trọng không phải sự đầu thai hóa kiếp có thực hay không thực, điều
quan trọng là thái độ của tâm trí khi tìm kiếm cớ để biện minh cho một
sự kiện, mà sự kiện ấy có thể có hay có thể không có thì vẫn không quan
trọng, chỉ quan trọng là thái độ của tâm trí đi tìm sự biện minh qua sự tự
đánh lừa, dối gạt bản thân. Chỉ quan trọng là thái độ đi đến với vấn đề,



nguyên động lực gì, sự thúc giục gì, các ngài đã mang khát vọng nào khi
đến với vấn đề, đây mới là điều quan trọng.
Người tìm kiếm luôn luôn vẫn tự đánh lừa bản thân, không ai đánh lừa
hắn cả ; chính hắn đã tự dối gạt hắn, chúng ta tạo ra sự lường gạt, lừa dối
; rồi chúng ta lại trở thành nô lệ cho sự lừa phỉnh ấy. Yếu tố, động lực
chính yếu của việc tự lường gạt là lòng khao khát thường xuyên muốn
được làm cái gì đó trong thế giới này và trong thế giới đời sau. Chúng ta
đã biết hậu quả của lòng khao khát ao ước ham muốn ấy đã tạo ra sự hỗn
loạn toàn diện, kẻ này giành giật tương tranh với kẻ khác, kẻ này tiêu
diệt kẻ khác trong khi nhân danh hòa bình ; các ngài biết rõ tất cả trò đùa
kỳ khôi ấy mà chúng ta đang tác hại nhau đó rõ là hình thức vô cùng tế
nhị của sự tự đánh lừa bản thân. Cũng y như thế, chúng ta đều muốn
được an ninh bảo đảm trong thế giới khác ở đời sau, chúng ta muốn được
một địa vị ở đó.
Thế là chúng ta bắt đầu tự lường gạt ngay lúc lòng thúc giục ý muốn
được hiện hữu muốn được trở nên thành đạt hay thành tựu, tâm trí khó
mà thoát ra khỏi những thứ sở cầu ấy. Đó là một trong những vấn đề căn
bản của đời sống chúng ta . Có thể nào sống giữa cuộc đời này mà không
là gì cả ? Chỉ có thế thì mới giải thoát ra khỏi tất cả mọi sự lường gạt,
bởi vì chỉ có lúc ấy tâm trí mới không còn kết quả , tâm trí không còn
tìm kiếm một câu trả lời thỏa mãn, tâm trí không còn tìm kiếm bất cứ
hình thức biện hộ, biện minh nào, tâm trí không còn tìm kiếm an ninh
bảo đảm ở bất cứ biến thể nào, trong bất cứ sự tiếp xúc giao thiệp nào.
Điều này chỉ xảy ra khi tâm trí ý thức được những khả tính và những xảo
diệu của sự lường gạt, rồi một cách giao cảm, tước bỏ tất cả những hình
thức biện minh, tất cả những hình thức cầu an – nói rõ hơn là lúc ấy tâm
trí có thể đạt tới trạng thái không là gì cả một cách trọn vẹn. Điều ấy có
thể thực hiện không ?
Khi mà chúng ta còn tự lường gạt mình trong bất cứ hình thức nào thì
vẫn không thể nào có tình yêu được. Khi mà tâm trí vẫn còn có khả năng
tạo tác và tự đánh lừa thì cố nhiên tâm trí ấy vẫn còn tự ly gián với sự
giao cảm toàn diện hay tập thể. Đó là một trong những những nỗi khó
khăn của chúng ta hiện nay ; chúng ta không biết cách hợp tác cộng lực
nhau. Chúng ta chỉ biết cố gắng cộng tác nhau để đạt tới cứu cánh mà cả



hai bên muốn thể hiện. Sự hợp tác cộng lực chỉ có thể thực hiện khi các
ngài và tôi không còn có chung một mục đích do tư tưởng tạo ra.
Điều quan trọng có thể thấy được là sự hợp tác cộng lực chỉ có thể thực
hiện khi các ngài và tôi không muốn là cái gì cả. Khi các ngài và tôi
muốn là một cái gì thì lúc ấy tín ngưỡng và tất cả những thứ đại loại như
vậy sẽ trở nên cần thiết, một thế giới không tưởng tự bày đặt bỗng thành
cần thiết. Nhưng nếu các ngài và tôi cứ sáng tạo một cách vô danh,
không để bất cứ sự tự đánh lừa nào lung lạc, không còn bất cứ hàng rào
tín ngưỡng và kiến thức nào ngăn trở, không có lòng ao ước muốn được
an ninh, bảo đảm ; thì lúc ấy mới có được sự hợp tác cộng lực thực sự.
Chúng ta có thể nào cộng lực hợp tác, có thể nào sống chung với nhau
mà không cần một cứu cánh trước mặt ? Các ngài và tôi có thể nào làm
việc chung nhau mà không cần tìm kiếm kết quả ? Cố nhiên đây mới là
sự cộng lực hợp tác chân chính, phải thế không ? Nếu các ngài và tôi suy
nghĩ chín chắn, thi hành kỹ lưỡng, đặt kế hoạch đàng hoàng về một kết
quả nào đó và chúng ta làm việc chung nhau để đạt tới kết quả ấy, vậy
tiến trình ấy có liên quan với cái gì ? Hiển nhiên, tư tưởng chúng ta , trí
óc thuần túy của chúng ta gặp gỡ nhau ; nhưng đứng về phương diện tình
cảm, toàn thể hiện thể có thể chống chế lại, do đó chỉ gây ra sự lường
gạt, đem lại xung đột giữa các ngài và tôi. Đó là một sự kiện hiển nhiên
và có thể quan sát được trong đời sống thường nhật của chúng ta . Các
ngài và tôi cùng đồng ý về một công việc làm nào đó trên mặt thuần lý
nhưng trong vô thức sâu thẳm các ngài và tôi có thể đối chọi tương tranh
với nhau. Tôi muốn một kết quả cho được thỏa mãn lòng tôi ; tôi muốn
thống trị làm chủ ; tôi muốn tên tôi đặt trước tên anh, mặc dù tôi được
coi như là người làm việc chung với các ngài. Thế là cả hai bên, những
người đã tạo tác kế hoạch, thực ra đang chống đối nhau, dù bề ngoài các
ngài và tôi có vẻ như đồng ý nhau về kế hoạch chung kia.
Phải chăng điều quan trọng là tìm xem các ngài và tôi có thể nào cùng
nhau cộng lực hợp tác, giao cảm nhau ; sống chung nhau trong một thế
giới mà các ngài và tôi đều không là gì cả ; tìm xem chúng ta thực sự có
thể cộng lực hợp tác nhau chẳng những ở mức độ nông cạn hời hợt mà
tận nơi căn rễ nền tảng ? Đó là một trong những vấn đề lớn của chúng ta
, có lẽ vấn đề lớn nhất. Tôi tự đồng hóa với một đối tượng và các ngài tự



đồng hóa các ngài cũng một đối tượng ấy ; cả hai bên đều chú tâm vào
đối tượng ; cả hai đều có ý thể hiện đối tượng ấy. Cố nhiên tiến trình tư
duy rất là nông cạn hời hợt, bởi vì do tinh thần đồng hóa, chúng ta đã
gây ra sự phân ly, chia rẽ ; điều này quá hiển nhiên trong đời sống
thường nhật của chúng ta . Các ngài là một người theo Ấn Độ giáo và tôi
theo Cơ Đốc giáo ; cả hai bên đều thuyết giảng tình huynh đệ, thế mà đôi
bên lại chực chờ sẵn sàng cấu xé nhau. Tại sao ? Đó là một trong những
vấn đề của chúng ta, phải thế không ? Trong vô thức sâu thẳm, các ngài
có tín ngưỡng các ngài và tôi có tín ngưỡng của tôi. Khi nói về tình
huynh đệ, chúng ta chẳng giải quyết được trọn vẹn vấn đề tín ngưỡng mà
chỉ đồng ý trên lý thuyết, trên bình diện trí thức rằng sự việc phải như thế
; trong thâm tâm sâu thẳm, chúng ta chống đối nhau, thù nghịch nhau.
 
Chỉ khi nào chúng ta giải tán những hàng rào ngăn trở của sự tự lường
gạt bản thân, động lực của sinh hoạt, chỉ khi đó mới có thể thực hiện
được sự hợp lực cộng tác giữa các ngài và tôi. Còn tinh thần đồng hóa
với một đoàn thể, với một ý tưởng đặc thù nào đó, với một quốc gia nào
đó, không thể nào đưa chúng ta đến sự cộng tác chân thành được.
Tín ngưỡng không thể nào đem đến sự hợp lực cộng tác ; trái lại, tín
ngưỡng chỉ gây chia rẽ. Chúng ta đã thấy đảng phái chính trị này chống
đối lại đảng chính trị kia, mỗi bên đặt tín ngưỡng vào một đường lối đối
xử những vấn đề kinh tế riêng biệt, do đó, không có bên nào thuận theo
bên nào, họ tương tranh giao chiến với nhau. Chẳng hạn, họ không chú
tâm giải quyết nạn đói kém. Họ lại bận tâm với những lý thuyết sắp được
đem ra để giải quyết vấn đề đói kém. Họ không thực sự bận tâm với
chính vấn đề mà chỉ bận rộn với phương pháp để giải quyết vấn đề. Do
đó, nhất định xảy ra sự tranh luận giữa hai bên, bởi vì họ bận tâm với ý
tưởng , chứ không phải với chính vấn đề. Cũng y như thế, những kẻ có
tín ngưỡng đã chống đối lẫn nhau, dù ngôn ngữ lời ăn tiếng nói có giọng
như đoàn kết, có giọng đồng điệu về cuộc nhân sinh nhất thể, về một
Thượng đế ; các ngài chắc đã quen thuộc với tất cả giọng điệu này. Trong
thâm tâm, chính những tín ngưỡng, những định kiến, tín điều, những
kinh nghiệm của họ đã tàn phá họ và chia rẽ họ.



Kinh nghiệm trở thành một yếu tố phân hóa chia rẽ trong tôn giáo con
người ; kinh nghiệm chỉ là một đường lối lường gạt. Nếu tôi đã thí
nghiệm một điều gì đó, tôi đeo bám vào điều ấy, tôi không chịu đi sâu
vào trọn vẹn tiến trình thí nghiệm ; trái lại, vì cho là mình đã có kinh
nghiệm , như thế quá đủ rồi, cho nên tôi đeo bám bấu víu vào kinh
nghiệm ấy ; do đó, vì kinh nghiệm, tôi đã tạo ra sự lường gạt bản thân.
Nỗi khó khăn không thể giải quyết là mỗi người chúng ta đều tự đồng
hóa với một tín ngưỡng đặc thù nào đó, một hình thức đặc biệt, hoặc một
phương pháp nào khả dĩ mang đến hạnh phúc , sự điều chỉnh kinh tế,
thành ra tâm trí chúng ta đã bị vướng kẹt mắc míu vào đó và chúng ta
không thể nào đi sâu hơn nữa vào bên trong vấn đề ; đó là lý do cắt nghĩa
tại sao chúng ta chỉ muốn đứng một mình, cách biệt, kiêu hãnh, trong
những lối sống riêng lẻ, những tín ngưỡng và kinh nghiệm đặc thù của
mình. Chỉ khi nào chúng ta giải tan được những thứ này, nhờ sự cảm
thông, tìm hiểu, giao cảm trong tận đáy sâu thẳm của tâm thức, chứ
không phải chỉ hời hợt bên ngoài ; chỉ khi nào có sự thâm cảm như thế
thì hòa bình mới được vãn hồi ở thế giới này. Do đó, hiểu được trọn vẹn
vấn đề này là một điều rất quan trọng cho những kẻ nào thực sự đứng
đắn nghiêm nghị, hiểu được lòng khát khao thành tựu, sở đắc, thâu đạt
cứu cánh ; hiểu được tất cả tâm thái này trong tận cùng sâu thẳm, tận
cùng căn rễ của vấn đề, không phải chỉ phơn phớt ở bên ngoài thôi ; chỉ
hiểu như vậy thì hòa bình mới có thể thực hiện giữa lòng đời này.
Chân lý không phải là điều sở đắc được, là điều có thể thâu đạt, chiếm
hữu được. Tình yêu không thể xuất hiện trong lòng những kẻ nào muốn
ghì lấy, đeo níu, bám víu vào nó, hay những kẻ nào muốn đồng hóa với
nó. Hiển nhiên chân lý và tình yêu chỉ xuất hiện khi nào tâm trí không đi
tìm kiếm nữa, khi nào trí óc im lặng hoàn toàn, không còn tạo ra những
động tác, những tín ngưỡng mà trí óc có thể nương tựa được, hay nhờ đó
mà trí óc lấy được sức mạnh, đó chỉ là dấu hiệu của sự tự đánh lừa. Chỉ
khi nào tâm trí hiểu được trọn vẹn tiến trình tham dục thì tâm trí mới có
thể im lặng được. Chỉ khi ấy tâm trí không còn vướng trong sự vận hành
của hiện thể hoặc phi hiện thể ; chỉ lúc ấy mới có thể xuất hiện một trạng
thái mà không còn bất cứ hình thức lường gạt nào tác động được nữa.
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XIX
SINH HOẠT VỊ NGÃ
 
 

Tôi nghĩ rằng phần đông chúng ta đều ý thức rằng chúng ta đã được
thuyết phục dưới mọi hình thức, được thuyết giải đủ điều để chống lại
những sinh hoạt vị ngã. Những tôn giáo đã cố gắng đủ cách để thuyết
phục con người xua bỏ sinh hoạt thường xuyên xuất phát từ tâm điểm
của cái "tôi" , những tôn giáo đã dùng mọi hình thức để làm việc này,
như hứa hẹn ở kiếp sau, hăm dọa, gây sợ hãi về chuyện địa ngục, kiêng
kỵ cấm đoán đủ điều, nhưng thế mà tôn giáo vẫn thất bại, và khi tôn giáo
đã thất bại thì những đoàn thể chính trị lại thay phiên làm việc ấy, với
mọi đường lối thuyết phục nữa, với niềm hy vọng vào một thứ không
tưởng tối thượng nào đó : đủ mọi hình thức lập pháp, từ hình thức giới
hạn cho đến cực đoan, kể cả những trại tập trung, đã được thi hành
cưỡng chế để chống lại bất cứ hình thức chống đối nào. Thế mà chúng ta
vẫn tiếp diễn sinh hoạt vị ngã của chúng ta , dường như đây là sinh hoạt
hành động duy nhất mà chúng ta quen thuộc. Nếu chúng ta có nghĩ đến
nó đi nữa, chúng ta cố gắng sửa đổi nó; nếu chúng ta ý thức về nó, chúng
ta cố gắng thay đổi sự diễn biến của nó ; nhưng tận căn rễ sâu thẳm vẫn
chẳng có gì là chuyển biến thực sự, không có sự chấm dứt căn rễ về sinh
hoạt ấy. Những kẻ trầm tư chín chắn ý thức được sự kiện này ; đồng thời
họ cũng ý thức rằng khi sinh hoạt từ tâm điểm đã ngừng lại thì chỉ có lúc
ấy mới có thể có được hạnh phúc. Phần đông chúng ta cho rằng sinh hoạt
vị ngã là một điều tự nhiên, không có gì đáng thắc mắc, rằng hành động
hậu quả của sinh hoạt vị ngã là một điều không thể nào tránh được, do
đó, hành động ấy chỉ có thể sửa đổi , châm chước, uốn nắn và kiểm soát



lại thôi. Tuy thế, những kẻ nào có suy nghĩ hơn, đứng đắn chín chắn hơn,
trang chỉnh hơn, chứ không cần phải thành thực – bởi vì sự thành thực
chỉ là một cách tự lường gạt – thì những kẻ ấy phải tìm hiểu xem rằng có
thể nào vượt qua, vượt trên mọi sự, khi đã ý thức được về toàn thể tiến
trình kỳ lạ của sinh hoạt vị ngã.
Muốn hiểu được bản chất của sinh hoạt vị ngã, hiển nhiên mình phải
khảo sát nó, ngắm nhìn nó, ý thức về trọn vẹn tiến trình. Nếu mình có thể
ý thức được về nó, mới mong có cơ giải tan nó ; nhưng muốn ý thức về
nó, mình phải cần đạt tới một mức độ giao cảm nào đó , một chủ định
nào đó để đối mặt với sự thể trong trạng thái hiện thể của nó, chứ không
phải chỉ tìm cách giải thích bóp méo sự thực, không phải châm chước
sửa đổi, không phải phê phán lên án sự thể. Chúng ta phải ý thức về
những gì chúng ta đang làm, về tất cả hành động sinh hoạt xuất phát từ
tâm thái vị ngã ; chúng ta phải ý thức về tâm thái này. Điều khó khăn
nhất, đối với chúng ta , là mỗi khi ý thức được về sinh hoạt vị ngã này,
chúng ta lại muốn uốn nắn nó, chúng ta muốn kiểm soát, lên án hoặc sửa
chữa, thế là chúng ta ít khi có khả năng nhìn trực tiếp vào chính sinh hoạt
ấy. Khi chúng ta làm được như vậy, ít người có khả năng hiểu biết mình
làm gì.
Chúng ta ý thức rằng những sinh hoạt vị ngã đều nguy hại, đều tác hại,
có tính cách phá hoại, và tất cả hình thức của tinh thần đồng hóa – như
đồng hóa với một đất nước, với một đoàn thể đặc biệt nào đó, với sự tìm
kiếm một kết quả nào đó ở đây hoặc ở kiếp sau suy tôn một ý tưởng , đeo
đuổi một thí dụ, hun đúc một đức tính, vân vân – thực ra đều là sinh hoạt
của một cá nhân vị ngã. Tất cả tương giao của chúng ta ; với thiên nhiên,
với con người, với những ý tưởng , đều là hậu quả của sinh hoạt ấy. Khi
hiểu được mọi sự như thế, mình phải làm gì ? Tất cả sinh hoạt đại loại
như vậy đều phải chấm dứt một cách có ý thức – chứ không phải bị
cưỡng ép, không phải do ảnh hưởng , không phải bị hướng dẫn.
Phần đông chúng ta đều ý thức rằng sinh hoạt vị ngã tạo ra sự gian dối
hiểm ác và sự hỗn loạn hỗn mang, nhưng chúng ta chỉ ý thức điều này
trong một vài đường hướng thôi. Hoặc là chúng ta quan sát điều ấy ở
người khác và không biết đến những sinh hoạt của chính mình hoặc quan
sát sinh hoạt vị ngã của chính mình qua tương giao với kẻ khác, chúng ta



muốn biến chuyển, muốn tìm cách thay thế, muốn vượt qua. Trước khi
có thể đối trị với vấn đề, chúng ta phải biết cách thành hình của tiến trình
này, phải thế không ? Muốn hiểu bất cứ điều gì, chúng ta phải biết ngắm
nhìn nó, và muốn ngắm nhìn nó, chúng ta phải biết những sinh hoạt đa
dạng ở nhiều cấp độ khác nhau, ý thức cũng như vô thức – những chiều
hướng chỉ định ý thức , cùng những sự vận hành vị ngã của những động
lực và ý lực vô thức của chúng ta .
Tôi chỉ ý thức về sinh hoạt của cái "tôi" khi tôi chống đối, khi ý thức bị
trở ngại, khi cái "tôi" muốn đạt tới một kết quả, phải thế không ? Hoặc
tôi ý thức về tâm điểm ấy khi cơn khoái cảm chấm dứt và tôi muốn có
thêm nhiều khoái cảm nữa ; lúc ấy mới xuất hiện sự chống đối và sự hun
đúc ý thức với một chủ đích nhất định khả dĩ đem đến cho tôi sự sảng
khoái, sự thỏa mãn ; tôi ý thức về tự thể và về những sinh hoạt của tôi
khi tôi đeo đuổi nhân đức một cách có ý thức. Tức nhiên một kẻ đeo đuổi
nhân đức một cách có ý thức không phải là kẻ có đức hạnh. Người ta
không thể theo đuổi tôi luyện lòng khiêm tốn, và đó mới chính là vẻ đẹp
tuyệt vời của lòng khiêm tốn. Tiến trình vị ngã là kết quả của thời gian,
phải thế không ? Khi mà tâm điểm của sinh hoạt này còn hiện hữu bất cứ
ở đâu, dù ý thức hay vô thức thì sự vận hành của thời gian vẫn còn đó và
tôi ý thức về quá khứ và hiện tại cùng lúc với tương lai. Sinh hoạt vị ngã
của cái "tôi" là một tiến trình thời gian. Chính trí nhớ đã khiến cho có sự
liên tục với sinh hoạt của tâm điểm, tức là cái "tôi". Nếu các ngài tự
ngắm nhìn bản thân và ý thức về tâm điểm sinh hoạt này, các ngài sẽ
thấy rằng đó chỉ là tiến trình của thời gian, của trí nhớ, của hiện nghiệm
và của sự diễn dịch tất cả mọi kinh nghiệm qui thuận theo ký ức; các
ngài cũng sẽ thấy rằng sinh hoạt vị ngã là sự tri nhận , tức là tiến trình
của tâm thức.
Tâm thức có thể nào thoát ra ngoài tất cả mọi sự này ? Việc ấy có thể
thực hiện trong những khoảnh khắc hy hữu ; việc ấy có thể xảy đến cho
nhiều người trong chúng ta, mỗi khi chúng ta làm một tác động vô thức,
không mục đích ; nhưng tâm thức có thể nào tự do hoàn toàn, thoát ra
ngoài sinh hoạt vị ngã ? Đây là một câu hỏi vô cùng quan trọng đặt trước
chúng ta , bởi vì ngay trong việc đặt một câu hỏi như vậy, các ngài sẽ tìm
thấy câu trả lời. Nếu các ngài ý thức về toàn thể tiến trình của sinh hoạt



vị ngã, hoàn toàn lãnh hội về sinh hoạt của nó trong những cấp độ khác
nhau của ý thức các ngài, lúc ấy nhất định các ngài phải tự hỏi tìm hiểu
xem sinh hoạt ấy có thể nào chấm dứt được không. Có thể nào suy tư
không dùng phạm trù thời gian, không suy tư qua phạm trù của lý tưởng
tương lai, qua phạm trù của quá khứ và qua phạm trù của hiện tại ? Vì
suy tư qua những phạm trù ấy , trọn vẹn tiến trình sinh hoạt vị ngã sẽ
khởi phát, rồi cũng khởi phát luôn cả chủ định muốn trở thành một cái gì
đó, chủ định muốn lựa chọn giản trạch và muốn trốn tránh thoát ly, tất cả
mọi sự này là một tiến trình thời gian. Trong tiến trình này, chúng ta tìm
thấy bao nhiêu là gian dối hiểm độc, cơn khốn cùng, sự hỗn loạn, méo
mó, sa đọa, suy đốn.
Nhất định tiến trình thời gian không có gì là cách mạng cả. Trong tiến
trình thời gian không có sự biến chuyển toàn triệt ; đó chỉ là sự tiếp diễn
liên tục, không có sự chấm dứt mà chỉ có sự tự nhận. Chỉ khi nào chấm
dứt được toàn triệt trọn vẹn tiến trình thời gian, chấm dứt trọn vẹn sinh
hoạt vị ngã, thì mới thực hiện được một cuộc cách mệnh, một sự biến
chuyển tận căn để, sự hiện thể của một thực tại mới lạ.
Khi ý thức được toàn thể tiến trình của cái "tôi" trong sinh hoạt vị ngã
của nó, tâm trí phải làm gì ? Thực tại mới lạ chỉ xuất hiện khi nào có sự
thay đổi mới toàn triệt, sự phục sinh toàn triệt, chỉ khi nào có cuộc cách
mạng triệt để - cách mạng, chứ không phải phát triển, tiến triển, chứ
không phải diễn trình thành đạt của cái "tôi" mà phải là chấm dứt toàn
triệt mọi sinh hoạt của cái "tôi" . Tiến trình thời gian không thể đem lại
sự mới lạ ; thời gian không là lối đi của sáng tạo.
Tôi không biết có ai trong các ngài đã trải qua khoảnh khắc sáng tạo. Tôi
không nói đến việc thể hiện sự kiến thể nào đó trong hành động ; tôi chỉ
muốn nói đến giây phút sáng tạo, khi không còn biết sự tri nhận nào nữa.
Trong giây phút sáng tạo ấy, trạng thái tuyệt vời ấy, không còn cái "tôi"
vận hành nữa, sự vận hành của bản ngã qua sự tri nhận đã chấm dứt toàn
triệt. Nếu chúng ta ý thức được rõ ràng, chúng ta sẽ thấy rằng trong trạng
thái ấy, không còn kẻ thể nghiệm để nhớ, diễn dịch, tri nhận, rồi đồng
hóa , không có tiến trình tư tưởng , tức là tiến trình thuộc về thời gian.
Trong trạng thái sáng tạo ấy, trạng thái tạo tác thực tại mới lạ, tức là phi



thời gian, không còn hiện hữu bất cứ hành động nào của bản ngã , của
cái "tôi" nữa.
Nhất định vấn đề của chúng ta là : tâm trí có thể nào đạt tới trạng thái ấy,
không phải chỉ trong khoảnh khắc, không phải chỉ những giây phút hy
hữu, nhưng phải đạt tới trạng thái ấy mà không còn quan thiết gì với thời
gian nữa ? Tôi không muốn dùng những chữ như “mãi mãi” hoặc
“trường tồn”, vì những chữ này có ngụ ý về thời gian. Đạt tới trạng thái
phi thời gian là một sự khám phá quan trọng mà mỗi người trong chúng
ta phải thực hiện vì đó là ngưỡng cửa đưa đến tình yêu ; còn tất cả những
ngưỡng cửa khác chỉ là những sinh hoạt của bản ngã. Ở đâu có tác động
của bản ngã, ở đó không thể nào có tình yêu được. Tình yêu không thuộc
về thời gian – các ngài không thể rèn luyện thực hành tình yêu được.
Nếu các ngài tập luyện thực hành tình yêu thì lúc ấy sự rèn luyện thực
hành đó chỉ là sinh hoạt có ý thức tự ngã về cái "tôi", tức là bản ngã
mong muốn đạt một kết quả nào đó qua trung gian của tình yêu, tình
thương.
Tình yêu, tình thương không thuộc về thời gian ; các ngài không thể tình
cờ đạt tới tình thương qua bất cứ sự nỗ lực nào có ý thức ; qua bất cứ kỷ
luật nào, qua bất cứ sự đồng hóa nào, tất cả những thứ này đều là tiến
trình của thời gian. Vì chỉ biết tiến trình thời gian thôi, cho nên tâm trí
không thể nào tri nhận tình yêu . Tình yêu, tình thương là điều duy nhất
luôn luôn mới lạ. Bởi vì hầu hết chúng ta đều tôi luyện tâm trí , tức là kết
quả của thời gian, cho nên chúng ta không biết được thực tính của tình
yêu. Chúng ta đều nói về tình yêu ; chúng ta nói rằng chúng ta yêu con
người , rằng chúng ta yêu con cái chúng ta , yêu vợ, yêu láng giềng, rằng
chúng ta yêu thiên nhiên ; nhưng mỗi khi chúng ta ý thức rằng chúng ta
đang yêu thì sinh hoạt vị ngã lại thành hình ; do đó, tình yêu không còn
là tình yêu nữa.
Mình chỉ có thể hiểu được trọn vẹn tiến trình tâm trí qua tương giao –
tương giao với thiên nhiên, với con người, với những sự phóng ngoại
riêng tư của tâm trí, với tất cả mọi sự chung quanh chúng ta . Đời sống
chẳng qua chỉ là tương quan, tương giao. Mặc dù chúng ta có thể cố gắng
tự cô lập hóa mình, trốn tránh tất cả mọi tương giao, nhưng chúng ta
không thể nào hiện hữu được nếu không có liên hệ nào với đời sống. Dù



tương giao với đời sống có đau đớn đi nữa, chúng ta không thể trốn tránh
tương giao ấy – bằng cách cô lập hóa, bằng việc trở thành một ẩn sĩ, vân
vân. Tất cả những phương sách này đều bày tỏ sinh hoạt của bản ngã.
Khi nhìn thấy trọn vẹn hình ảnh này khi ý thức toàn thể tiến trình thời
gian như là ý thức, không chọn lựa giản trạch, không có chủ định hữu ý
hữu đích, không có lòng khát khao muốn đạt tới bất cứ kết quả nào thì
các ngài sẽ thấy rằng tiến trình thời gian này chấm dứt một cách tự
nhiên, chứ không bị dẫn khởi, không là kết quả của lòng thèm khát. Chỉ
khi nào tiến trình ấy chấm dứt thì tình yêu mới hiện hữu, tức là điều mới
lạ, vĩnh viễn mới lạ được thể hiện.
Chúng ta không cần phải tìm kiếm chân lý – chân lý không phải là một
sự thể gì cách biệt ở đàng xa – chân lý là chân lý về tâm trí, chân lý về
những sinh hoạt của tâm trí từng giây phút một, từ giây phút này đến
giây phút khác. Nếu chúng ta ý thức về chân lý trong từng giây phút một,
ý thức về toàn thể tiến trình của thời gian, chính tri kiến ấy giải phóng ý
thức hoặc tinh lực, tức là sự thông suốt minh mẫn, tình thương, tình yêu .
Khi mà tâm trí còn dùng ý thức như là sinh hoạt vị ngã thì thời gian phát
hiện với tất cả nỗi khốn cùng điêu đứng, với tất cả sự xung đột, tất cả sự
gian dối nham hiểm, với tất cả những sự đánh lừa tất định của thời gian ;
chỉ khi nào tâm trí chấm dứt , lúc tâm trí hiểu được trọn vẹn tiến trình
này thì tình yêu mới có thể hiện hữu.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XX
THỜI GIAN VÀ BIẾN CHUYỂN
 
 

Tôi muốn nói đôi chút về bản chất của thời gian, bởi vì tôi nghĩ rằng
chúng ta chỉ có thể hưởng được sự phong phú, vẻ đẹp tuyệt vời và ý
nghĩa sâu thẳm của tính chất phi thời gian, của tính thể chân lý khi nào
chúng ta hiểu được toàn thể tiến trình của thời gian. Dù sao đi nữa, tựu
chung chúng ta đều tìm kiếm, mỗi người mỗi cách, mọi người đều đi tìm
cảm giác hạnh phúc, tràn trề, phong phú. Hiển nhiên một đời sống có ý
nghĩa, nguồn lợi giàu sang của hạnh phúc chân chất, không thể nào thuộc
về thời gian. Cũng giống tình yêu, một đời sống tràn trề hạnh phúc mang
tính chất phi thời gian ; muốn hiểu tính chất phi thời gian, chúng ta
không nên đi đến tính chất phi thời gian bằng con đường thời gian ; thay
vì thế, chúng ta phải hiểu ý nghĩa của thời gian. Chúng ta không nên
dùng thời gian như là một phương tiện để vươn tới, đạt tới, thể hiện, túm
lấy tính chất phi thời gian. Nhưng cả đời chúng ta , chúng ta chỉ làm thế ;
mất thì giờ cố gắng túm lấy những gì vượt bên ngoài thời gian ; do đó,
chúng ta cần phải hiểu thời gian có nghĩa là gì ; vì tôi nghĩ rằng chúng ta
có thể giải thoát khỏi thời gian. Điều quan trọng nhất vẫn là hiểu thời
gian trong toàn thể ý nghĩa của thời gian , chứ không phải chỉ phiến diện,
một vài khía cạnh thôi.



Có điều đáng để ý là đời sống của chúng ta phần lớn đều trôi đi trong
thời gian – thời gian , không phải theo nghĩa liên tục niên lịch, những
giây phút, những giờ, những ngày và những năm ; thời gian, tôi muốn
nói ở đây là thời gian theo nghĩa ký ức tâm lý. Chúng ta sống bằng thời
gian, chúng ta là kết quả của thời gian. Tâm trí chúng ta là sản phẩm của
nhiều ngày quá khứ và hiện tại chỉ là sự lướt đi của quá khứ đến tương
lai. Tâm trí chúng ta , sinh hoạt chúng ta , hiện thể chúng ta đã được xây
dựng trên thời gian ; không có yếu tố thời gian ; chúng ta không thể suy
tư, bởi vì tư tưởng là kết quả của nhiều ngày quá khứ và không có tư
tưởng nào mà không có trí nhớ. Trí nhớ là thời gian ; vì có hai loại thời
gian, thời gian niên lịch và thời gian tâm lý. Thời gian theo nghĩa ngày
đã qua, đo bằng đồng hồ và thời gian theo nghĩa ngày đã qua , tạo ra do
trí nhớ. Các ngài không thể xua bỏ thời gian niên lịch ; đó là một việc
làm phi lý – vì các ngài sẽ trễ tàu hỏa. Nhưng thực sự có thời gian nào
khác ở ngoài thời gian niên lịch ? Cố nhiên có thời gian như thời gian
của ngày đã qua, nhưng có thời gian nào là thời gian do tâm trí nghĩ ra ?
Có thời gian nào ở ngoài tâm trí ? Nhất định thời gian hiểu theo nghĩa
thời gian tâm lý, là sản phẩm của tâm trí. Không có căn bản của tư tưởng
thì không có thời gian – thời gian chỉ là trí nhớ, tạo thành bởi ngày đã
qua cùng với ngày hôm nay để khuôn đúc ra ngày mai. Nghĩa là trí nhớ
của kinh nghiệm ngày đã qua đáp ứng lại với hiện tại và tạo ra tương lai
– và tương lai vẫn là tiến trình của tư tưởng, lối đi của tâm trí. Tiến trình
tư tưởng tạo ra sự tiến triển tâm lý trong thời gian, nhưng sự tiến triển
này có thực không, thực như là thời gian niên lịch ? Và chúng ta có thể
nào dùng thời gian thuộc về tâm trí, thời gian như là phương tiện tìm
hiểu sự vĩnh cửu, tìm hiểu tính cách phi thời gian ? Như tôi đã trình bày,
hạnh phúc không thuộc về ngày đã qua, hạnh phúc không là sản phẩm
của thời gian, hạnh phúc luôn luôn ở trong hiện tại, một trạng thái phi
thời gian. Tôi không biết các ngài có bao giờ để ý rằng mỗi khi các ngài
đạt tới trạng thái thần cảm ngây ngất, đạt tới cơn sảng khoái sáng tạo một
đám mây rực ngời nổi bật lên giữa đám mây đen chung quanh thì ngay
lúc ấy, thời gian không còn hiện hữu nữa ; chỉ có hiện tại trực tiếp thôi.
Nhưng ngay sau đó, khi đã trải qua giây phút hiện nghiệm trong hiện tại,
tâm trí lại hồi tưởng lại, muốn tiếp diễn lặp lại kinh nghiệm đã qua, cố



gắng vận dụng nỗ lực để thâu đạt lại trạng thái ấy ; do đó, tâm trí đã tạo
ra thời gian. Thế là thời gian đã được tạo ra do tâm trí muốn gia tăng
lượng số kinh nghiệm muốn có “thêm nhiều hơn nữa”, thời gian là sự sở
hữu thâu đạt, và thời gian cũng là sự thoát ly ; nhưng sự thoát ly siêu
thoát cũng vẫn là sở hữu của tâm trí. Vì thế chỉ tạo một kỷ luật cho tâm
trí trong thời gian, ràng buộc qui định tư tưởng trong khuôn khổ thời
gian, tức là trí nhớ, nhất định không thể nào khai mở được thế giới phi
thời gian.
Sự biến chuyển tâm thức có phải là một vấn đề thời gian ? Phần đông
chúng ta đã quen suy tư rằng thời gian rất cần thiết cho việc chuyển biến
tâm thức : tôi là một cái gì đó, và tôi muốn đổi hiện thể ra thành một lý
tưởng nào đó và điều này phải đòi hỏi thời gian. Tôi tham lam, với tất cả
hậu quả của sự tham lam ấy như sự hỗn loạn tâm trí, sự chống đối xung
đột, khốn cùng ; muốn đem đến sự chuyển biến tâm lý ; muốn trừ khử
tính gian tham ấy, chúng ta nghĩ rằng phải cần có yếu tố thời gian. Nghĩa
là thời gian được coi như một phương tiện để tiến tới một thực tại nào
cao cả hơn, trở thành một nhân vật nào vĩ đại hơn. Vấn đề là như thế này
: mình có tính tàn bạo, phũ phàng, gian tham, đố kỵ, nóng nảy, tội lỗi,
hoặc đắm đuối trong nhục cảm. Muốn đổi hiện tính này, thời gian có cần
thiết không ? Trước tiên, tại sao chúng ta cần thay đổi hiện tính, thay đổi
cái đang là , hoặc muốn đem đến một sự chuyển biến tâm thức ? Tại sao
? Bởi vì hiện tính không làm thỏa mãn chúng ta ; hiện tính tạo ra xung
đột, phiền phức ; và vì chán ghét trạng thái ấy, cho nên chúng ta muốn
một cái gì tốt hơn, đẹp hơn, cao thượng hơn. Do đó , chúng ta thèm
muốn biến chuyển bởi vì hiện tại đang đau đớn, khó chịu , xung đột.
Thời gian có thể chiến thắng được sự xung đột không ? Nếu các ngài cho
rằng thời gian có thể chinh phục được sự xung đột, các ngài vẫn còn
vướng trong xung đột. Các ngài có thể nói rằng mình phải cần hai mươi
ngày hoặc hai chụ năm để tiêu trừ sự xung đột, để thay đổi hiện tính,
nhưng trong thời gian ấy, các ngài vẫn còn vướng kẹt trong sự xung đột ;
do đó, thời gian không đem đến sự chuyển biến tâm thức được.
Khi chúng ta dùng thời gian như là một phương tiện để thâu đạt một đức
tính, một đức hạnh hoặc một thể trạng nào đó thì chúng ta chỉ triển hạn
hoặc trốn tránh hiện thể, trốn tránh cái đang là ; và tôi nghĩ rằng điều



quan trọng là phải hiểu điểm này. Sự gian tham hoặc sự bạo động tạo ra
đau đớn, phiền toái trong thế giới tương giao của chúng ta với một người
khác, tức là xã hội ; và khi ý thức được trạng thái phiền toái này, mà
chúng ta gọi là tính gian tham hay tính bạo động, chúng ta tự nhủ “ rồi
đây tôi sẽ bỏ tính ấy. Tôi sẽ thực hành tính bất bạo động, tôi sẽ tập không
đố kỵ, tôi sẽ luyện lòng hiếu hòa” – vậy thì các ngài muốn thi hành sự
bất bạo động, bởi vì sự bạo động là trạng thái phiền phức, xung đột, và
các ngài nghĩ rằng rồi đây các ngài sẽ đạt tới trạng thái bất bạo động và
chiến thắng được sự xung đột. Cái gì xảy ra trong thực tế ? Vì ở trong
trạng thái xung đột, các ngài muốn đạt tới một trạng thái mà không còn
sự xung đột nào xảy ra nữa. Vậy thì phải chăng trạng thái không còn
xung đột ấy chỉ là kết quả của thời gian, của một thời hạn ? Nhất định là
không ; vì các ngài vẫn còn bạo động và vẫn còn nằm trong thế xung đột
, khi mà các ngài còn mong đạt tới trạng thái không còn xung đột.
Vấn đề chúng ta là : chúng ta có thể nào vượt qua sự xung đột, sự phiền
phức trong một giai đoạn của thời gian, không phân biệt ngày, năm hoặc
kiếp ? Cái gì xảy ra , mỗi khi các ngài nói, “tôi sẽ thi hành sự bất bạo
động trong một thời gian nào đó”. Chính sự thi hành, thực hành ấy chứng
tỏ rằng các ngài đang ở trong thế xung đột, phải thế không ? Các ngài sẽ
không thực hành gì cả, nếu các ngài không chống cự, chống đối sự xung
đột ; các ngài cho rằng cầm cự chống đối lại sự xung đột là cần thiết để
vượt qua xung đột, và vì chống đối như thế, cho nên các ngài phải cần có
thời gian. Nhưng chính sự chống đối với xung đột đã là một hình thức
của xung đột. Các ngài đã phung phí năng lực để chống đối lại sự xung
đột qua những hình thức như lòng gian tham, tính đố kỵ, hoặc tính bạo
động, nhưng tâm trí các ngài vẫn còn trong thế xung đột ; do đó, điều
quan trọng là nhìn thấy được sự sai lầm của tiến trình nô lệ vào thời gian
như là một phương tiện để vượt qua sự bạo động và để thoát khỏi tiến
trình ấy. Lúc nhìn thấy được như vậy, các ngài sẽ có khả năng thể hiện
bản thể mình : sự phiền phức tâm lý ấy chính là sự bạo động rồi.
Muốn hiểu bất cứ sự thể nào, bất cứ vấn đề nào, thuộc khoa học hoặc
thuộc về con người, điều quan trọng nhất là gì, điều chính yếu nhất là gì
? Một trí óc trầm lặng , phải thế không ? Một trí óc chăm chú miệt mài
vào sự giao cảm. Đó không phải là một tâm trí chấp nhất, độc chiếm,



chuyên đoán, cố gắng tập trung tư tưởng – vì tập trung tư tưởng chỉ là nỗ
lực để chống chế một cái gì đó – Nếu thực sự tôi muốn hiểu một cái gì
đó, tức khắc liền xuất hiện trạng thái trầm lặng của tâm trí. Khi các ngài
muốn nghe nhạc hoặc ngắm nhìn một bức tranh mà các ngài yêu dấu, mà
các ngài có tình cảm nồng nàn, thì tâm trạng các ngài là gì ? Lập tức xuất
hiện sự trầm lặng, phải thế không ? Khi các ngài nghe nhạc, tâm trí các
ngài không còn lang thang tán loạn nữa, các ngài lắng nghe. Cũng như
thế, khi các ngài muốn hiểu sự xung đột, các ngài không còn nô lệ vào
thời gian nữa ; các ngài chỉ đối diện với cái đang là , tức là xung đột. Rồi
lập tức sự trầm lặng xuất hiện, sự trầm lặng của tâm trí. Khi các ngài
không còn lệ thuộc vào thời gian như là một phương tiện để chuyển hóa
cái đang là , vì các ngài thấy được sự sai lầm của tiến trình ấy, lúc đó,
các ngài đối diện với cái đang là và khi các ngài chú tâm tìm hiểu cái
đang là , hiển nhiên các ngài đạt được một tâm thái trầm lặng. Trong một
trạng thái linh hoạt mà thụ động ấy, sự giao cảm xuất hiện. Khi mà tâm
trí còn xung đột, thống trách, chống chế, kết án qui tội thì không thể nào
có sự giao cảm được. Nếu tôi muốn hiểu các ngài, tôi không nên phê
phán các ngài, hiển nhiên là thế. Chính tâm trí trầm lặng chính trí óc
thanh tĩnh mới có thể mang đến sự chuyển biến tâm thức. Khi trí óc
không còn chống chế, không còn trốn tránh, không còn xua bỏ, hoặc qui
trách hiện thể (cái đang là ) mà lại chỉ thụ động ý thức thôi, thì lúc ấy,
trong trạng thái thụ động của tâm trí, các ngài sẽ thấy rằng sự biến
chuyển tâm thức hiện đến, nếu các ngài thực sự đi sâu vào vấn đề.
Cách mạng chỉ có thể thực hiện ngay bây giờ chứ không phải trong
tương lai ; sự hồi sinh là ngày hôm nay, chứ không phải ngày mai. Nếu
các ngài thể nghiệm với những gì tôi vừ trình bày, các ngài sẽ thấy rằng
lập tức thể hiện sự phục sinh, sự lạ tuyệt vời của đời sống, vẻ mới lạ tươi
tắn của tâm hồn, vì tâm trí luôn luôn vẫn trầm lặng khi tâm trí chú tâm,
khi tâm trí có ý muốn tìm hiểu, giao cảm. Đối với chúng ta , điều khó
khăn nhất vẫn là chúng ta không có chủ tâm tìm hiểu, bởi vì chúng ta sợ
hãi điều ấy, sợ hãi nếu chúng ta tìm hiểu được, việc ấy có thể mang đến
một hành động cách mạng trong đời sống chúng ta ; do đó, chúng ta
chống chế lại. Đó là cơ thức bảo vệ, phòng thủ đang vận hành, khi chúng



ta dùng thời gian hay dùng lý tưởng như một phương tiện để chuyển biến
dần hồi, chuyển biến theo điệu tiêm tiến.
Do đó, sự hồi sinh chỉ có thể thực hiện trong hiện tại, chứ không phải
trong tương lai, cũng không phải vào ngày mai. Kẻ nào trông cậy vào
thời gian như là phương tiện để thâu đạt hạnh phúc hay để thực hiện
chân lý hoặc thực hiện Thượng đế thì chỉ là tự lường gạt ; hắn sống trong
mê muội và trong xung đột. Kẻ nào thấy rằng thời gian không phải là
con đường thoát khỏi nỗi khó khăn hiện nay của chúng ta, do đó, hắn
thoát ra được sự sai lầm, hiển nhiên chính hắn mới là kẻ có ý định tìm
hiểu, giao cảm, do đó, trí óc hắn trầm lặng một cách tự nhiên, không có
gì bó buộc, không cần phải thực hành tôi luyện. Khi trí óc trầm lặng, tĩnh
lặng, không tìm kiếm bất cứ câu trả lời nào, không chống chế, không
trốn tránh – chỉ có lúc ấy mới có sự hồi sinh thực sự, vì lúc ấy tâm trí có
khả năng trực nhận sự thực ; và chỉ có chân lý mới giải phóng, chứ
không phải nỗ lực của ngài trong việc đi tìm sự giải phóng.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG XXI
QUYỀN THẾ VÀ THỂ HIỆN
 
 

Tất cả chúng ta đều thấy rằng một cuộc thay đổi triệt để rất cần thiết
trong xã hội, trong chính bản thân , trong cá thể chúng ta , trong tương
giao đoàn thể ; nhưng làm thế nào để mang đến sự thay đổi triệt để như
vậy ? Nếu chỉ thay đổi bằng cách thích ứng qui thuận theo công thức ước
lệ của một khuôn khổ do tâm trí phóng hiện ra, chỉ thay đổi bằng một kế
hoạch nghiên cứu tỉ mỉ, hợp lý ; thay đổi như thế thì vẫn còn nằm trong
lãnh vực của trí óc ; do đó, những gì trí óc tính toán đã trở thành cứu
cánh, kiến tri, và chúng ta sẵn sàng hy sinh bản thân và hy sinh kẻ khác
vì cứu cánh , vì kiến tri ấy. Nếu các ngài chủ trì quan điểm này, nhất định
hậu quả rõ rệt là chúng ta , những con người , chỉ là sản phẩm của trí óc,
như thế đã ngụ ý nói lên sự nô lệ công thức, sự cưỡng ép bức bách ; sự
phũ phàng, dã man, những nạn độc tài, những trại tập trung, tất cả những
tai biến đại loại như vậy. Khi chúng ta thờ phụng trí óc, sự thờ phụng ấy
đã ngụ ý tất cả những điều tai hại vừa kể, phải thế không ? Nếu mình ý
thức được như vậy, nếu mình thấy được tính cách phù phiếm vô ích củ
kỷ luật , của sự kiềm chế bức ép, nếu mình thấy rằng những hình thức
đàn áp đa dạng chỉ làm tăng trưởng cái "tôi" và cái “của tôi”, thế thì
mình phải làm gì ?



Muốn hiểu được vấn đề này một cách trọn vẹn, chúng ta phải đi sâu vào
bản chất của ý thức. Tôi chẳng biết các ngài có tự mình suy nghĩ về vấn
đề này hay lại chỉ trích dẫn những lời của kẻ có thẩm quyền về vấn đề
này ? Tôi chẳng biết các ngài có bao giờ lãnh hội vấn đề từ ngay kinh
nghiệm bản thân, từ ngay sự nghiên cứu bản thân, tìm hiểu ý thức có ngụ
ngầm ý nghĩa như thế nào, chẳng những tìm hiểu ý thức của sinh hoạt
thường nhật và của những sự đeo đuổi hàng ngày, mà cả ý thức ẩn tàng
núp kín, sâu thẳm, phong phú, khó dò. Nếu chúng ta cần phải thảo luận
về vấn đề thay đổi toàn triệt bản thân , rồi thay đổi cả thế giới bên ngoài,
và từ sự thay đổi này, đánh thức dậy một tri kiến nào đó, một sự phấn
chấn, hào hứng, hăng hái tin tưởng, hy vọng dứt khoát, nguyên động lực
cần thiết để hành động ; nếu chúng ta cần phải hiểu vấn đề như thế, phải
chăng chúng ta cũng cần nên đi sâu vào vấn đề ý thức ?
Chúng ta có thể thấy được ý nghĩa của ý thức trong tầng lớp hời hợt của
trí óc. Hiển nhiên, mọi người đều thấy rằng ý thức là tiến trình suy tư,
tiến trình tư tưởng. Tư tưởng là kết quả của ký ức ; sự vận hành của ngôn
thể, ngôn thức ; ý thức là đặt tên ; ghi chép và chất chứa một số kinh
nghiệm để có thể truyền đạt ; trong mực độ hời hợt này, ý thức cũng là
những sự ngăn cấm đa dạng, những sự kềm chế, phê chuẩn, kỷ luật.
Chúng ta đã quá quen thuộc với tất cả những hình thức này. Khi chúng ta
đi sâu hơn nữa, chúng ta sẽ thấy rằng ý thức là tất cả những dấu vết tích
trữ của chủng tính, những động cơ thầm kín, những thành kiến ; thiên
kiến, tức là kết quả của trực nhận, đụng chạm và thèm muốn. Trọn vẹn ý
thức này, ý thức ẩn tàng cũng như ý thức lộ liễu, đã được tập trung chung
quanh ý tưởng về cái "tôi" , tức là bản ngã.
Mỗi khi chúng ta thảo luận tìm cách mang đến một sự thay đổi nào đó,
phải chăng thường khi chúng ta muốn nói đến một sự thay đổi ở mức độ
hời hợt, bề mặt, thiển bạc ? Với lòng quyết chí với những kết luận,
những tín ngưỡng, kiểm soát cấm đoán, chúng ta cố gắng đạt tới một cứu
cánh thiển cận, đối tượng mà chúng ta mong muốn, thèm khát và hy
vọng đạt tới bằng sự trợ lực của vô thức, của những tầng lớp sâu thẳm
của tâm trí ; do đó, chúng ta nghĩ rằng cần phải khai mở bộc bạch thế
giới sâu kín của bản thân. Nhưng những mức độ hời hợt của tâm trí và
những mức độ gọi là sâu thẳm thì vẫn luôn luôn xung đột với nhau, tất cả



những nhà tâm lý học, tất cả những kẻ nào đã theo đuổi sự tự giác đều
hoàn toàn ý thức được điều ấy.
Sự xung đột nội tâm này sẽ mang đến một sự thay đổi không ? Có phải
đây mới là vấn đề căn bản nhất và quan trọng nhất trong đời sống thường
nhật ; làm thế nào mang đến một sự thay đổi, một sự biến thiên tận căn
để trong chính bản thể ? Chỉ tu chỉnh, chỉ sửa đổi hời hợt có thể đem đến
sự thay đổi toàn triệt ấy ? Phải chăng hiểu được những tầng lớp khác
nhau của ý thức , của cái “tôi”, bộc bạch quá khứ, những kinh nghiệm cá
nhân từ thuở bé nhỏ cho đến bây giờ khảo xét trong tự thể những kinh
nghiệm tập thể của cha, mẹ, tổ tiên nòi giống, hậu cảnh qui định của xã
hội đặc thù nào đó mà tôi đã sinh trưởng ; phải chăng phân tích tất cả
những điều vừa kể thì sẽ tạo ra được một sự thay đổi thực sự, chứ không
phải chỉ là điều chỉnh, sửa đổi thôi ?
Tôi cảm thấy rằng, cũng như cố nhiên các ngài cũng phải cảm thấy rằng
việc khẩn yếu bây giờ là phải tạo ra một sự biến đổi căn bản trong đời
sống mình, sự biến đổi ấy không phải chỉ là một phản ứng thôi, không
phải là kết quả của áp lực cưỡng bức của những yêu sách nhu cầu hoàn
cảnh. Vậy làm thế nào mình tạo ra được một sự biến đổi triệt để như thế
? Ý thức tôi là tổng số kinh nghiệm con người, cộng thêm sự tiếp xúc
riêng biệt của tôi đối với hiện tại ; ý thức này có thể tạo ra một sự biến
đổi toàn triệt ? Nghiên cứu chính ý thức mình, những sinh hoạt của
mình; ý thức về những tư tưởng mình, những cảm giác ; an định tâm trí
để quan sát mà không phê phán ; tiến trình này sẽ tạo ra được biến đổi
không ? Có thể nào tạo ra sự biến đổi toàn triệt bằng tín ngưỡng, bằng sự
đồng hóa với một hình tượng phóng ngoại, gọi là lý tưởng ? Tất cả điều
vừa kể phải chăng đã ngụ ý rằng đã có sự xung đột nào đó xảy ra giữa
cái tôi đang là và cái tôi phải là ; tức là giữa hiện thể và lý tưởng ? Sự
xung đột thường xuyên ở nội tâm và xung đột với xã hội , có phải thế
không ? Sự xung đột tiếp diễn không ngừng giữa cái tôi đang là và cái
tôi muốn là, giữa hiện thể và hy vọng ; vậy thì sự xung đột này, sự giao
tranh này sẽ tạo ra được sự biến đổi không ? Tôi thấy rằng sự biến đổi là
điều khẩn thiết, tôi có thể nào , tạo ra sự biến đổi ấy bằng cách khảo xét
trọn vẹn tiến trình của ý thức tôi , bằng cách chống chế cầm cự ; bằng kỷ
luật, bằng thực hành đủ mọi hình thức đàn áp, chế phục ? Tôi cảm thấy



rằng tiến trình kia không thể nào mang đến sự biến đổi tận căn rễ được .
Mình phải hoàn toàn quả quyết dứt khoát về điều ấy. Và nếu tiến trình
kia không thể nào mang đến sự biến chuyển căn bản, một cuộc cách
mạng nội tâm sâu thẳm, vậy thì cái gì sẽ làm được việc ấy ?
Các ngài làm thế nào tạo ra một cuộc cách mạng thực sự ? Năng lực nào,
tinh lực sáng tạo nào khả dĩ tạo ra được cuộc cách mạng ấy và nó phải
được bộc phát như thế nào ? Các ngài đã dùng nhiều kỷ luật, đã đeo đuổi
những lý tưởng và đủ mọi lý thuyết thuần túy ; chẳng hạn quan niệm
rằng mình là Thượng đế, rằng nếu mình có thể nhập được Thiên tính
hoặc thể nghiệm Alman hay tự ngã, thực thể tối thượng hoặc bất cứ danh
hiệu nào khác, thì lúc ấy chính sự thể hiện thể nghiệm như vậy sẽ tạo ra
một sự biến thiên căn bản. Có thực hiện được như thế không ? Trước tiên
các ngài đặt định đề rằng một thự tại nào đó hiện hữu và các ngài đồng
nhất thể với thực tại ấy, rồi các ngài xây dựng chung quanh thực tại ấy
bao nhiêu là lý thuyết, bao nhiêu là suy tưởng tín ngưỡng, chủ thuyết,
chủ trương, rồi các ngài cố gắng sống theo những lý tưởng ấy ; khi suy
nghĩ và hành động theo mẫu mực khuôn khổ ấy, các ngài tin rằng có thể
tạo ra một cuộc biến đổi căn bản. Các ngài sẽ biến đổi được chăng ?
Giả thử các ngài, y như phần lớn những người tu hành mộ đạo, cho rằng
trong bản thể các ngài tận cùng căn nguyên sâu thẳm của nội tâm chứa
đựng bản chất của thực tại ; rồi nếu các ngài tôi luyện đức độ thực hành
đủ mọi hình thức kỷ luật kiềm chế , đàn áp, phủ nhận, hy sinh sinh, dâng
hiến, thì các ngài có thể đạt được thực tại ấy rồi sự biến chuyển cần yếu
sẽ được thành hình ngay đó. Phải chăng giả thuyết ấy vẫn chỉ là phát từ
tư tưởng ? Phải chăng đó chỉ là kết quả của một khối óc bị qui định , một
tâm trí đã được nuôi luyện để suy tư theo một đường lối nhất định nào
đó, rập theo những khuôn mòn nào đó ? Sau khi đã tạo ra hình ảnh, ý
tưởng , lý thuyết, tín ngưỡng, hoài vọng, rồi các ngài mong chờ sản
phẩm tạo tác ấy sẽ mang đến một sự biến đổi triệt để.
Trước tiên, mình cần phải thấy được những sinh hoạt vô cùng tế nhị của
cái "tôi" của trí óc ; mình phải ý thức những ý tưởng ; những tín ngưỡng,
những suy tưởng và phải xua bỏ tất cả những mớ ấy qua một bên, bởi vì
tất cả những thứ ấy thực ra chỉ là những mớ lường gạt phỉnh phờ phải thế
không ? Những kẻ khác có thể đã thể nghiệm thực tại ; nhưng các ngài ;



chính các ngài chưa thể nghiệm thực tại ấy, vậy thì có ích lợi gì trong
việc suy nghĩ tưởng vọng thực tại kia hay hình dung mường tượng rằng
bản thể mình là một thực thể nào đó, bất tử, thiêng liêng, thần thánh ?
Suy tưởng như vậy vẫn còn nằm trong cương thổ của tư tưởng và những
gì xuất phát từ tư tưởng thì vẫn bị qui định trói buộc, vẫn thuộc vào thời
gian thuộc vào trí nhớ ; do đó, không có gì là thực hẳn. Nếu mình thực
sự ý thức, không phải mơ tưởng viễn vông, không phải tưởng tượng hồ
đồ khờ khệch, nếu mình thực sự nhìn thấy rằng bất cứ sinh hoạt nào của
trí óc trong sự tìm tòi suy tưởng, trong sự dò dẫm triết lý, bất cứ sự giả
định nào, bất cứ sự tưởng tượng hay hy vọng nào cũng chỉ là tự lường
gạt, tự lừa phỉnh ; nếu mình thực sự thấy được sự thực ấy thì lúc ấy cái gì
là năng lực, tinh lực sáng tạo để gây ra sự biến chuyển căn bản ?
Có lẽ cho đến lúc này, chúng ta vẫn còn dùng tâm trí ý thức ; chúng ta đã
đi theo sát tinh thần biện luận , chúng ta đã phản đối hoặc chấp nhận sự
biện luận này, chúng ta đã thấy rõ ràng hoặc mơ hồ. Muốn đi sâu hơn
nữa, muốn thể nghiệm sâu thẳm hơn nữa chúng ta cần có một tâm trạng
trầm lặng, khám phá nhanh nhẹn, vì khi mình đuổi theo một ý tưởng ,
mình sẽ trở thành người suy nghĩ đuổi theo những gì đang được trình bày
và như thế thì mình tạo ra sự phân chia đối đãi, tinh thần phân hai, nhị
nguyên. Nếu các ngài muốn đi sâu hơn nữa vào vấn đề liên quan đến sự
biến đổi toàn triệt trên , phải chăng tâm thái linh hoạt kia cần phải trầm
lặng im lặng ? Cố nhiên chỉ khi nào tâm trí bình lặng thì tâm trí ấy mới
có thể hiểu được tính cách khó khăn vô cùng , những uẩn khúc của người
suy nghĩ và điều suy nghĩ của người tư tưởng và chính tư tưởng, những
uẩn khúc phức tạp của hai tiến trình gián cách, người thể nghiệm người
quan sát và sự vật được quan sát ; năng hành và sở hành. Cuộc cách
mạng sáng tạo, nội tâm, cuộc cách mạng không còn sự hiện diện của bản
ngã , chỉ xuất hiện khi người tư tưởng và tư tưởng là một, duy nhất đồng
nhất thể ; khi sự phân chia, phân hai, tinh thần nhị tướng, nhị nguyên ,
không còn nữa, trường hợp ấy không còn sự khác nhau như người tư
tưởng đứng bên ngoài tư tưởng và kiểm soát tư tưởng ; tôi cho rằng chỉ
có kinh nghiệm duy nhất này mới giải phóng tinh lực sáng tạo để đưa
đến một cuộc cách mạng tận nền tảng, phá vỡ bản ngã tâm lý.



Chúng ta đều biết con đường vận hành của thế lực – thế lực qua hình
thức sự thống trị, thế lực qua hình thức kỷ luật, thế lực bằng sự bắt buộc
dồn ép. Qua hình thức thế lực chính trị, chúng ta mong muốn thay đổi
tận nền tảng ; nhưng thế lực ấy chỉ khai sinh ra thảm trạng đen tối, phân
hóa, tàn ác, tăng trưởng cái "tôi". Chúng ta quá quen thuộc với đủ mọi
hình thức chiếm hữu trong lãnh vực cá nhân cũng như trong lãnh vực
đoàn thể, tuy thế chúng ta chưa bao giờ thử đi trên con đường của tình
yêu, và chúng ta cũng không biết tình yêu có nghĩa gì. Tình yêu không
thể nào thực hiện, khi mà con người tư tưởng còn hiện hữu, tức là trung
tâm của bản ngã. Ý thức được tất cả mọi sự như thế, vậy mình phải làm
gì ?
Hiển nhiên một điều duy nhất khả dĩ mang đến một cuộc biến thiên căn
bản, một sự giải phóng tâm lý có tính cách sáng tạo, đó là thức tỉnh
thường nhật , chú ý, tinh ý, ý thức từng giây phút một, ý thức về những
động cơ của chúng ta, động cơ ý thức cũng như động cơ vô thức. Khi
chúng ta ý thức rằng những kỷ luật, những tín ngưỡng, những lý tưởng
chỉ làm tăng trưởng cái "tôi" và hoàn toàn vô ích – mỗi khi chúng ta, ý
thức như vậy trong từng ngày một, thấy được sự thực của điều ấy, phải
chăng chúng ta đã đến nơi cứ điểm trọng tâm, nơi con người tư tưởng
vẫn thường xuyên phân ly gián cách bản thể hắn với tư tưởng của hắn,
với những sự quan sát, những kinh nghiệm của hắn ? Khi mà con người
tư duy vẫn hiện hữu biệt lập với tư duy mà hắn cố gắng khắc phục thì
cuộc biến chuyển căn bản, tận nền tảng, vẫn chưa thể thực hiện được.
Khi mà cái "tôi" vẫn là kẻ giám định quan sát, kẻ thu góp kinh nghiệm ,
củng cố bản thân bằng kinh nghiệm thì cuộc thay đổi, biến đổi toàn triệt
sự giải phóng sáng tạo, vẫn không thể nào thành hình được. Cuộc giải
phóng sáng tạo này chỉ hiện đến lúc nào con người tư duy là sự tư duy,
cả hai làm một đồng nhất – nhưng hố sâu gián cách giữa con người tư
duy và sự tư duy không thể nào lấp lại được bằng bất cứ nỗ lực nào. Khi
tâm trí ý thức rằng bất cứ sự suy tưởng nào – bất cứ ngôn thức nào, bất
cứ hình thức tư tưởng nào cũng chỉ là củng cố tăng trưởng cái "tôi" , khi
tâm trí thấy rằng sự giới hạn , sự xung đột của tinh thần nhị nguyên
không thể nào tránh được nếu chừng nào con người tư duy vẫn hiện hữu
biệt lập với tư duy – khi tâm trí ý thức được như thế, liền lúc ấy tâm trí



trở nên nhanh nhẹn thức tỉnh, luôn luôn ý thức tính cách gián cách phân
ly của mình với kinh nghiệm, tính cách hiếu thắng thị oai, tìm kiếm
quyền thế. Khi ý thức như vậy, nếu tâm trí theo đuổi ý thức ấy càng sâu
thẳm rộng rãi thêm mà không tìm kiếm cứu cánh mục đích ; lúc ấy một
trạng thái tâm tư xuất hiện , trong tâm thái ấy, con người tư duy và sự tư
duy nhập nhau làm một. Trong tâm thái đồng nhất này, không còn ý thức
thành đạt, không còn tham vọng đổi thay ; trong tâm thái này, cái "tôi"
không còn nữa vì một cuộc biến chuyển đã thành hình mà không còn lệ
thuộc vào tâm trí.
Chỉ lúc nào tâm trí trống rỗng thì mình mới có khả tính sáng tạo ; nhưng
khi nói về sự trống rỗng này, tôi không muốn ám chỉ trạng thái trống
rỗng thông thường mà phần đông chúng ta đều trống rỗng một cách nông
cạn hời hợt và điều ấy đủ lộ chân tướng qua lòng ham muốn đi tìm sự
giải trí tiêu khiển. Chúng ta muốn được vui đùa giải trí ; do đó, chúng ta
đã tìm đến những quyển sách, máy phóng thanh ; chúng ta chạy tìm đến
những buổi diễn thuyết, những uy quyền thế lực ; tâm trí thường xuyên
tìm cách tự lấp cho đầy. Tôi không nói đến sự trống rỗng này chỉ là một
sự lơ đễnh, vô ý, vô tâm. Ngược lại, ở trên, khi nói về sự trống rỗng, tôi
muốn nói đến sự trống rỗng đặc biệt, sự trống rỗng xuất hiện khi ta trầm
tư mặc tưởng, chu đáo, chín chắn, khi tâm trí đã ý thức được động lực
của nó trong việc tạo tác ảo tưởng và vượt qua được tất cả ảo tưởng ấy.
Sự trống rỗng mang tính cách sáng tạo không thể thực hiện khi con
người tư duy còn chờ chực ngắm nghía, quan sát để thu góp kinh
nghiệm, để tăng trưởng củng cố bản ngã. Tâm trí có thể nào trống sạch
hết tất cả biểu tượng, tất cả những chữ nghĩa và những cảm giác do
những chữ nghĩa ấy mang đến, để mà không còn kẻ thể nghiệm nào để
tích trữ, chồng chất kinh nghiệm ? Tâm trí có thể nào xóa bỏ qua một
bên trọn vẹn tất cả những lý luận, những kinh nghiệm, những cưỡng
bách, những uy quyền, để mà tâm trí có thể đạt tới trạng thái trống rỗng,
hư tâm ? Các ngài sẽ không thể nào trả lời được câu hỏi này, điều ấy quá
hiển nhiên, đó là một câu hỏi mà các ngài không thể nào trả lời được, bởi
vì các ngài không hề biết, các ngài chưa từng thử bao giờ. Nhưng , tôi
xin đề nghị, các ngài hãy lắng nghe câu hỏi đặt trước các ngài, hãy để



mầm gieo trong lòng các ngài ; và mầm ấy sẽ trở thành trái nếu các ngài
thực sự lắng nghe câu hỏi và không chống chế nó.
Chỉ có điều mới lạ khả dĩ mang đến sự biến chuyển thực sự , chứ không
phải điều xưa cũ. Nếu các ngài đeo đuổi khuôn khổ cũ, thì bất cứ sự biến
đổi nào cũng chỉ là sự tiếp diễn biến thể của điều cũ ; chẳng có gì mới lạ
trong sự biến thể ấy, chẳng có gì gọi là có tính cách sáng tạo, sự sáng tạo
chỉ xuất hiện khi chính tâm trí trở thành mới lạ ; và tâm trí chỉ có thể đổi
mới khi tâm trí có khả năng thấy được tất cả sinh hoạt nội tại của nó,
chẳng những ở mặt ngoài hời hợt thôi, mà cả mặt trong sâu kín. Khi tâm
trí thấy được những sinh hoạt của nó, ý thức được những khát vọng riêng
lẻ, những yêu sách, những đà lòng mãnh liệt, những đeo đuổi, ý thức
được rằng chính tâm trí đã tạo ra những quyền uy thế lực, những nỗi sợ
hãi cho chính nó ; khi tâm trí thấy rằng chính tự thể đã chứa sẵn sự
chống đối tạo ra bởi kỷ luật, bởi sự kiềm chế, và chính sự thể ấy đã chứa
sẵn hy vọng hoài bão và hy vọng hoài bão này đã phóng ngoại ra thành
tín ngưỡng, những lý tưởng . Khi tâm trí đã thấy qua tất cả những thứ ấy
; ý thức được toàn thể tiến trình ấy, vậy tâm trí kia có thể nào xua đuổi
qua một bên tất cả những thứ ấy và trở nên mới lạ, trống rỗng một cách
sáng tạo. Các ngài khám phá được rằng tâm trí có thể hay không thể làm
được việc ấy, chỉ khi nào các ngài thể nghiệm mà không phải có ý kiến
về sự thể ấy, mà không phải mong muốn có kinh nghiệm về trạng thái
sáng tạo ấy. Nếu các ngài muốn thể nghiệm trạng thái ấy, các ngài có thể
thể nghiệm được ; nhưng những gì các ngài thể nghiệm được vẫn không
phải là sự trống rỗng có tính cách sáng tạo – đó chỉ là một sự phóng
ngoại của lòng khát khao ham muốn. Nếu các ngài muốn thể nghiệm sự
mới lạ, các ngài chỉ sa lầy chìm ngập trong ảo ảnh huyễn mộng ; nhưng
nếu các ngài bắt đầu quan sát, bắt đầu ý thức về những sinh hoạt riêng
của chính các ngài từng ngày một, từ ngày này sang ngày khác, từng
giây phút một, từ giây phút này sang giây phút khác, chú ý trọn vẹn tiến
trình bản thân như tự ngắm mình trong mặt kính soi, chỉ có lúc ấy, lúc
các ngài đi càng lúc càng sâu thẳm hơn nữa, các ngài sẽ đi tới vấn đề tối
hậu, tức là sự trống rỗng, và sự lạ chỉ có thể xuất hiện ở trong sự trống
rỗng này.



Chân lý , thượng đế, hay muốn gọi gì thì gọi, không phải là điều được
trải nghiệm, bởi người kinh nghiệm là kết quả của thời gian, kết quả của
trí nhớ, kết quả của quá khứ , và chừng nào còn người kinh nghiệm thì
không có thực tại. Thực tại chỉ hiện đến khi và chỉ khi tâm trí hoàn toàn
tự do thoát khỏi người phân tích, thoát khỏi người kinh nghiệm và kinh
nghiệm. Các ngài sẽ tìm thấy câu trả lời và các ngài sẽ thấy rằng sự thay
đổi đến không cần mời mọc, rằng trạng thái trống rỗng sáng tạo không
phải là thứ được gieo trồng – nó nằm đó, thoáng hiện không cần mời gọi,
và chỉ trong trạng thái đó mới bừng lên sự tươi mới, cách mạng và niềm
vui sướng tràn lan.
 

Hết Phần Một
 
 
 
 
 
 
 
 

PHẦN HAI
HỎI VÀ TRẢ LỜI
 
 

1. VỀ CUỘC KHỦNG HOẢNG HIỆN TẠI
 
 

HỎI : Ngài nói rằng cuộc khủng hoảng hiện tại là không tiền (khoáng
hậu). Vậy cuộc khủng hoảng này ngoại lệ như thế nào ?
KRISHNAMURTI : Hiển nhiên, cuộc khủng hoảng hiện nay trên toàn
thế giới có tính cách ngoại lệ, chưa từng xảy ra trước kia. Trong quá trình
lịch sử, vào những thời đại khác nhau, chúng ta thấy xảy ra đủ loại
khủng hoảng khác nhau, trên phương diện xã hội , quốc gia, chính trị.
Những cuộc khủng hoảng hiện đến và trôi qua ; những sự sụp đổ phá
sản, khủng hoảng kinh tế xảy ra, được biến đổi và tiếp tục trong một hình
thức khác. Chúng ta đều biết rõ điều này, chúng ta quá quen thuộc với
tiến trình này, cố nhiên cuộc khủng hoảng hiện tại thì hoàn toàn khác



hẳn, phải thế không ? Cuộc khủng hoảng này hoàn toàn khác hẳn trước
nhất bởi vì chúng ta không phải đối trị với tiền bạc, cũng không phải đối
trị với những sự vật hữu hình, mà lại phải đối trị với những ý tưởng .
Cuộc khủng hoảng hiện nay có tính cách ngoại lệ, vì nó lệ thuộc vào lãnh
vực của sự vận hành ý niệm. Chúng ta tranh luận nhau về những ý tưởng
; chúng ta đều tìm cách biện minh cho sự sát nhân và xem việc ấy như là
một phương tiện hướng tới một cứu cánh chính đáng, chính sự kiện này
cũng không tiền, chưa từng xảy ra trước kia. Trước kia, điều ác, điều bất
thiện được gọi là ác, bất thiện ; sự sát nhân được nhận chân tướng đích
thực là sát nhân, nhưng ngày nay, sự sát nhân lại được xem như là một
phương tiện để đạt tới một cứu cánh cao thượng. Người ta tìm cách biện
minh cho hành động sát nhân, thuộc phạm vi cá nhân hoặc phạm vi đoàn
thể, bởi vì kẻ sát nhân hay đoàn thể mà kẻ sát nhân ấy đại diện, đã biện
minh hành động mình như là phương tiện cần thiết để đạ tới một cứu
cánh gọi là “có lợi” cho loài người. Nói rõ hơn, chúng ta đã hy sinh hiện
tại cho tương lai – và bất cứ phương tiện nào được dùng cũng được ,
miễn là mang đến “lợi ích” cho con người là đủ. Do đó, người ta hiểu
ngầm rằng một phương tiện sai lầm có thể tạo tác ra một cứu cánh chính
đáng, rồi người ta lại biện minh cho phương tiện sai lầm ấy bằng sự vận
hành ý niệm. Trước kia, trong những cuộc khủng hoảng, vấn đề là sự
khai thác lợi dụng về sự vật hoặc về nhân sự, nhưng bây giờ lại là sự
khai thác lợi dụng về những ý tưởng, như thế lại càng khốc hại nguy
hiểm hơn nữa, vì khai thác lợi dụng những ý tưởng thì tàn phá khôn
cùng, hủy hoại không cùng. Bây giờ chúng ta đã hiểu rõ về thế lực của
sự tuyên truyền, thế lực tuyên truyền là một trong những tai họa lớn nhất
đã xảy ra trên đời này : lợi dụng những ý tưởng như là một phương tiện
để chuyển hóa con người. Đó là điều hiện nay đang xảy ra trên thế giới.
Con người không còn quan trọng nữa – những hệ thống, những ý tưởng
đã trở thành quan trọng hơn. Con người không còn có được bất cứ ý
nghĩa nào nữa. Chúng ta có thể phá hủy tiêu diệt hàng triệu người khi mà
chúng ta còn tạo tác được một kết quả, thành quả nào đó, và thành quả
ấy được biện minh bằng những ý tưởng. Chúng ta có cả một cơ cấu đồ sộ
về những ý tưởng để biện minh cho sự ác và chắc chắn là điều này không
từng xảy ra lần nào trong quá khứ. Điều ác là điều ác ; nó không thể nào



tạo ra điều thiện được. Chiến tranh không phải là một phương tiện đưa
tới hòa bình. Chiến tranh có thể đem lại một số lợi ích phụ thuộc, chẳng
hạn như thêm nhiều phi cơ hữu hiệu tối tân hơn nữa, nhưng chiến tranh
sẽ không đem hòa bình đến cho loài người được. Đứng về mặt trí thức,
chiến tranh được biện minh như là một phương tiện để đem lại hòa bình
nhưng khi mà trí thức được giữ ưu thế thì nó sẽ mang tới cuộc khủng
hoảng không tiền (khoáng hậu).
Có nhiều nguyên nhân khác để nói lên cuộc khủng hoảng không tiền này.
Một trong những lý do mà con người đã đặt sự quan trọng lạ thường nơi
những giá trị giác quan, nơi tài sản, nơi danh tước, giai cấp, xứ sở, nhãn
hiệu đặc biệt mà mình mang trong người. Các ngài có thể là người theo
đạo Hồi Hồi, hay theo đạo Ấn độ, Thiên Chúa giáo hay theo Cộng Sản,
danh hiệu và tài sản giai cấp xứ sở ; đã trở thành quan trọng vô cùng,
điều ấy chỉ nói lên rằng con người bị vướng kẹt trong giá trị giác quan,
giá trị của những sự vật, sự vật làm bằng óc não hay bằng tay. Những sự
vật làm bằng tay hay bằng óc đã trở thành quan trọng đến nỗi chúng ta
giết nhau, tàn sát nhau, phá hoại nhau, xâu xé và thanh toán nhau cũng vì
những sự vật ấy. Chúng ta đang đi đến cận bờ hố thẳm ; tất cả những
hành động của chúng ta đang đưa dẫn chúng ta đến đó, tất cả hành động
chính trị, tất cả hành động kinh tế đang đưa chúng ta đến hố thẳm không
thể nào tránh được, tất cả những hành động này đang lôi kéo chúng ta
vào trong hố thẳm hỗn loạn, hỗn mang. Đó là lý do cắt nghĩa tại sao cuộc
khủng hoảng hiện nay là chưa từng xảy ra trong lịch sử, cuộc khủng
hoảng này đòi hỏi chúng ta phải có hành động độc đáo, hành động chưa
từng xảy ra trong lịch sử. Muốn lìa bỏ, muốn bước ra ngoài cơn khủng
hoảng hiện nay, chúng ta cần phải có hành động vượt ra ngoài thời gian ,
một hành động không còn xây dựng trên ý tưởng, trên hệ thống, bởi vì
bất cứ hành động nào được xây dựng trên một hệ thống trên một ý
tưởng, đều nhất định dẫn tới bất lực, tuyệt vọng không thể nào tránh
được. Hành động như thế chỉ đưa chúng ta trở lại hố thẳm bằng một
đường lối khác thôi. Vì cơn khủng hoảng hiện nay là không tiền, mình
cũng cần phải có hành động không tiền, nghĩa là sự hồi phục, hồi sinh
của cá thể phải là đột phát chứ không phải là một tiến trình thời gian .
Hành động không tiền này phải xảy ra ngay bây giờ, chứ không phải vào



ngày mai, vì ngày mai chỉ là một tiến trình phân hóa thôi. Nếu tôi nghĩ
rằng sự chuyển hóa bản thân có thể thực hiện được vào ngày mai thì tôi
chỉ gọi mời sự hỗn loạn thôi, thì tôi vẫn còn vướng lụt trong lãnh vực
phá hoại. Có thể nào thay đổi ngay bây giờ ? Có thể nào thay đổi, chuyển
hóa bản thân một cách toàn triệt ngay lập tức, ngay bây giờ, hiện tại ?
Tôi cho rằng có thể làm được.
Vấn đề là cuộc khủng hoảng hiện nay có tính cách ngoại lệ, do đó, muốn
đối mặt với cuộc khủng hoảng ngoại lệ này, mình phải làm một cuộc
cách mạng trong tư tưởng, cuộc cách mạng này không thể xảy ra được
qua trung gian của bất cứ tổ chức nào. Chỉ có qua chúng ta, qua mỗi
người trong chúng ta, thì cuộc cách mạng ấy mới thành hình được. Chỉ
có lúc ấy chúng ta mới có thể tạo ra một xã hội mới, một cơ cấu mới
vượt ra ngoài cơn khủng khiếp hiện nay, vượt ra ngoài những sức lực tàn
phá dị thường đang được tích trữ, chồng chất và sự chuyển hóa toàn triệt
này chỉ có thể thực hiện khi nào đứng trên cương vị của một cá thể, các
ngài bắt đầu ý thức , trực thức về bản thân trong mỗi một tư tưởng, trong
mỗi một hành động và mỗi một cảm giác.
 
 

2. VỀ CHỦ NGHĨA ÁI QUỐC HẠN HẸP
 
 

HỎI : Cái gì xảy đến, khi chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp đã mất đi ?
KRISHNAMURTI : Hiển nhiên là sự thông minh hiện đến. Nhưng tôi
ngại rằng câu trả lời này không nằm trong thâm ý ẩn tàng của câu hỏi.
Thâm ý kín đáo của câu hỏi là : cái gì có thể thay thế cho chủ nghĩa ái
quốc hạn hẹp ? Bất cứ sự thay thế nào cũng là một động tác không đem
tới được sự thông minh. Nếu tôi lìa bỏ một tôn giáo và đi theo một tôn
giáo khác, hoặc lìa bỏ một đảng phái chính trị , rồi lại đi gia nhập một
đảng phái khác, tất cả sự thay thế liên tục này chỉ chứng tỏ một tâm thái
thiếu thông minh .
Làm thế nào để chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp mất đi? Chỉ có thể bằng cách
hiểu được tất cả những ẩn ý khuất lấp của chủ nghĩa ấy, bằng cách khảo
sát nó, bằng cách trực thức về ý nghĩa của nó trong hành động bên ngoài
và bên trong. Bên ngoài, chủ nghĩa này đem đến sự phân hóa chia rẽ giữa



con người, đem đến sự phân hạng, những cuộc chiến tranh phá hoại, điều
này thực là quá hiển nhiên, đối với bất cứ ai chịu quan tâm. Bên trong,
đứng về mặt tâm lý , sự đồng hóa, tinh thần đồng hóa với thực thể lớn
lao, với quê hương tổ quốc, với một ý tưởng , hiển nhiên chỉ là một hình
thức của sự bành trướng bản thân. Lúc sống trong một thôn làng bé nhỏ
hoặc trong một thành phố lớn hoặc bất cứ ở đâu, tôi chỉ là một kẻ vô
danh tiểu tốt, một người không ra gì cả, nhưng nếu tôi tự đồng hóa mình
với một thực thể lớn hơn, với quê hương tổ quốc chẳng hạn, thì tôi mới
tự gọi mình là một người Ấn độ chẳng hạn ; sự việc ấy vuốt ve tính hợm
mình của tôi, nó tạo cho tôi sự thỏa mãn, uy tín, cảm giác lâng lâng khỏe
khoắn quân bình ; sự đồng hóa với một thực thể lớn lao, tức là nhu cầu
tâm lý thích ứng cho những kẻ nào cảm thấy rằng sự bành trướng bản
thân là chính yếu, chính tinh thần đồng hóa ấy cũng đã tạo ra bao nhiêu
là xung đột, tương tranh giữa con người với con người. Thế là chủ nghĩa
ái quốc hạn hẹp chẳng những tạo ra xung đột bên ngoài mà còn gây ra
những cơn tuyệt vọng phẫn chí nội tâm , khi nào mình hiểu được chủ
nghĩa ái quốc hạn hẹp , hiểu được toàn thể tiến trình của chủ nghĩa ái
quốc hạn hẹp thì nó sẽ rơi mất đi. Chỉ có thể hiểu được chủ nghĩa ái quốc
hạn hẹp bằng sự thông minh của tâm hồn mình, bằng cách quan sát kỹ
lưỡng, bằng cách dò sâu vào trọn vẹn tiến trình của chủ nghĩa ái quốc
hạn hẹp , của lòng ái quốc. Nhờ sự dò xét khảo nhận ấy, sự thông minh
mới hiện đến và lúc ấy, mình không còn thay thế chủ nghĩa quốc gia
bằng một cái gì khác. Khi mình thay thế chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp bằng
tôn giáo, lúc ấy tôn giáo sẽ trở thành một phương tiện khác để bành
trướng bản ngã , mầm mống nguồn gốc của sự xao xuyến sợ hãi, phương
tiện để tự nuôi dưỡng qua tín ngưỡng. Do đó, bất cứ hình thức thay thế
nào, dù có cao thượng đi nữa, cũng chỉ là một hình thức mê muội ngu
xuẩn. Việc ấy không khác gì người bỏ hút thuốc và thay thế bằng nhai
kẹo cao su hoặc ăn trầu hoặc bất cứ cái gì khác, trái lại, thay vì thế, mình
thực sự hiểu được toàn thể vấn đề hút thuốc, những thói quen, những
cảm giác ; những yêu sách tâm lý và tất cả mọi sự khác đại loại thế, thì
thói hút thuốc sẽ rơi mất đi. Các ngài chỉ có thể hiểu được khi sự thông
minh được khai triển, khi sự thông minh tác động, và sự thông minh
không thể nào tác động được , khi ta vẫn còn tìm cách, thay thế cái này



bằng cái khác. Sự thay thế chỉ là một hình thức tự hối lộ, đút lót bản thân
mình xui khiến cám dỗ mình tránh làm việc này để rồi làm việc khác.
Chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp , cùng với thuốc độc của chủ nghĩa này, cùng
với sự thống khổ và tương tranh ở thế giới do nó tạo ra, chủ nghĩa ái
quốc hạn hẹp tai hại này chỉ có thể biến mất khi nào mình có được thông
minh, và thông minh không xuất hiện bằng cách thi đậu cấp bằng và
bằng cách đọc sách. Sự thông minh chỉ xuất hiện khi nào chúng ta hiểu
được những vấn đề khi vấn đề ấy khởi phát. Khi nào mình hiểu được vấn
đề trong những cấp độ khác nhau của nó, không những chỉ ở phần hời
hợt bên ngoài mà cả phần ẩn tàng sâu kín bên trong tâm tư, chỉ có lúc ấy
thì mới có được thông minh xuất hiện ngay trong tiến trình ấy. Thế là
thông minh xuất hiện thì không có sự thay thế nào nữa ; và khi thông
minh hiện hữu, lúc ấy, chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp , lòng ái quốc, tức là
một hình thức của sự ngu đần, tất cả thứ này đều cáo chung tiêu triệt.
 
 

3.  TẠI SAO PHẢI CẦN NHỮNG BẬC ĐẠO SƯ ?
 
 

HỎI : Ngài nói rằng không cần phải theo bất cứ bậc đạo sư nào cả,
nhưng làm thế nào tôi có thể thấy được chân lý nếu không có sự giúp đỡ
hướng dẫn khôn ngoan mà chỉ có một vị đạo sư (guru) mới có thể đem
đến được?
KRISHNAMURTI : Vấn đề đặt ra là có cần phải có đạo sư (guru) hay
không. Chân lý có thể nào được tìm thấy qua trung gian của một người
khác ? Người này nói có thể , người kia nói rằng không thể. Chúng ta
cần biết sự thực về vấn đề này, chứ không cần ý kiến của tôi để chống lại
ý kiến của một người khác. Tôi không có ý kiến trong vấn đề này. Việc
ấy có thể là thế hoặc có thể không là thế. Tìm hiểu xem có cần để các
ngài phải theo hoặc không phải theo một bậc đạo sư nào đó, tất nhiên
đây không phải là vấn đề ý kiến. Chân lý của vấn đề không tùy thuộc vào
ý kiến dù ý kiến có thâm sâu, uyên bác, phổ thông, phổ quát. Chân lý của
vấn đề phải được thực sự khai phá ra.
Trước hết, tại sao các ngài cần phải theo một bậc đạo sư nào đó ? Chúng
ta cho rằng chúng ta cần phải có một bậc đạo sư, vì chúng ta hỗn loạn



trong tâm thức, và một bậc đạo sư , có thể giúp đỡ tiếp dẫn ta : vị đạo sư
ấy sẽ chỉ cho ta rõ đâu là chân lý, ông ấy sẽ giúp đỡ chúng ta hiểu sự
việc, ông ấy hiểu rõ đời sống hơn là ta, ông ấy sẽ tác động ảnh hưởng
chúng ta như là một người cha, như là một vị thầy chỉ đường dẫn dạy ta
trong đời sống. Ông ấy có nhiều kinh nghiệm thông thạo rộng lớn, còn
chúng ta chỉ có chút ít kinh nghiệm thôi ; ông ấy sẽ dẫn dắt giúp đỡ
chúng ta qua kinh nghiệm rộng lớn của ông, vân vân và vân vân . Nói
gọn lại một cách căn bản hơn, các ngài đi đến một vị đạo sư nào đó bởi
vì tâm thức các ngài đang ở trong trạng thái tán loạn. Nếu các ngài trong
suốt minh mẫn, các ngài sẽ không đi đến gần bất cứ một vị đạo sư nào
cả. Cố nhiên nếu các ngài được hạnh phúc một cách thâm trầm, nếu các
ngài không có vấn đề gì cả, nếu các ngài hiểu đời sống một cách hoàn
toàn, các ngài sẽ không đi tìm bất cứ bậc đạo sư nào hết. Tôi mong rằng
các ngài thấy được ý nghĩa của sự kiện này. Vì tâm tư các ngài tán loạn,
cho nên các ngài tìm kiếm một bậc thầy dẫn đạo. Các ngài tìm đến bậc
thầy ấy để được ban cho một đường lối sống ở đời, để giải minh sự tán
loạn riêng tư của các ngài, để thấy được chân lý. Các ngài chọn thầy đạo
là vì các ngài tán loạn, các ngài mong rằng bậc đạo sư sẽ ban cho những
gì các ngài đòi hỏi. Nói rõ hơn, các ngài chọn lựa vị đạo sư nào khả dĩ
thỏa mãn được sự đòi hỏi của các ngài, các ngài chọn lựa tùy theo sự
thỏa nguyện, thỏa mãn mà bậc đạo sư ấy có thể ban đến cho các ngài, sự
chọn lựa của các ngài lại lệ thuộc vào sự thỏa mãn của các ngài. Các ngài
không chịu chọn lựa vị đạo sư nào dạy như vầy : “Hãy nương tựa vào
chính mình” ; các ngài chọn lựa đạo sư tùy thuận theo những thành kiến
của các ngài. Thế, vì các ngài chọn lựa đạo sư tùy theo sự thỏa mãn mà
vị đạo sư ấy đã mang đến cho các ngài, cho nên các ngài không phải đi
tìm chân lý mà chỉ tìm đường để thoát ra ngoài hỗn loạn ; và con đường
thoát ra ngoài hỗn loạn được gọi sai lầm là “chân lý”.
Chúng ta hãy khảo sát trước tiên ý tưởng cho rằng bậc đạo sư nào đó có
thể giải minh sự tán loạn của mình. Có ai có thể giải minh sự tán loạn
của chúng ta ? Sự hỗn loạn chính là thoát thai từ những đáp ứng của
chúng ta . Chúng ta đã tạo ra sự hỗn loạn ấy. Các ngài nghĩ rằng kẻ nào
khác đã tạo ra sự hỗn loạn ấy ư ? Kẻ nào khác đã tạo ra sự thống khổ
khốn cùng, sự tương tranh chiến đấu ở khắp mọi cấp độ của đời sống,



bên trong và bên ngoài ? Đó là kết quả của sự thiếu hiểu biết của chính
mình về bản thân mình. Vì chúng ta không tự hiểu mình, không hiểu
những sự xung đột của chúng ta , những đáp ứng của chúng ta, những
thống khổ chúng ta, cho nên chúng ta mới đi tìm một bậc đạo sư nào đó
khả dĩ giúp đỡ chúng ta thoát khỏi sự tán loạn kia. Chúng ta chỉ có thể
hiểu bản thân trong tương giao quan thiết với hiện tại ; chính tương giao
quan thiết ấy là bậc đạo sư rồi, chứ không phải một kẻ nào bên ngoài.
Nếu tôi không hiểu tương giao quan thiết với hiện tại thì bất cứ những gì
mà bậc đạo sư dạy cho chúng ta đều phù phiếm vô dụng, bởi vì nếu
không hiểu được sự tương quan, sự tương giao quan hệ của mình với tài
sản, với con người, với những ý tưởng, thì ai có thể giải tan được xung
đột trong tôi ? Muốn giải quyết sự xung đột này, tôi phải hiểu sự xung
đột bằng chính bản thân mình, nghĩa là tôi phải trực thức về bản thân
mình trong mối tương quan giao hệ với đời sống. Muốn có trực thức ấy,
không cần phải theo một đạo sư nào cả. Nếu tôi không tự hiểu mình thì
bất cứ đạo sư nào đó cũng chẳng làm gì có thể giúp đỡ tôi được, vị đạo
sư trở nên vô dụng. Không khác gì một vị lãnh tụ chính trị đã được chọn
lựa với những kẻ có tâm thức tán loạn mờ mịt, và sự chọn lựa ấy cũng
tán loạn mờ mịt, khi tôi chọn lựa một vị đạo sư thì cũng y như thế, tâm
thức tôi cũng tán loạn mờ mịt như thế, vì tâm trạng ấy cho nên mới cầu
thầy, cầu chúa. Tôi chỉ có thể chọn lựa bậc đạo sư tùy thuộc vào sự tán
loạn mờ mịt trong tâm thức mình, do đó, bậc đạo sư ấy cũng tán loạn mờ
mịt, không khác gì vị lãnh tụ chính trị.
Điều quan trọng không phải là ai đúng, ai sai, không phải là tôi có lý hay
kẻ chủ trương cần phải có một bậc đạo sư mới có lý hơn tôi ; điều quan
trọng vẫn là tìm hiểu tại sao các ngài cần phải có một bậc đạo sư dẫn dắt.
Những bậc đạo sư chỉ xuất hiện là vì có sự khai thác lợi dụng đủ lối tinh
vi, nhưng vấn đề này chẳng liên hệ đến điều đang trình bày ở đây. Các
ngài cảm thấy thỏa mãn thỏa lòng, nếu có kẻ nào tỏ cho các ngài biết các
ngài đã tiến bộ như thế nào, nhưng vấn đề vẫn là tìm hiểu tại sao các
ngài cần phải có một bậc đạo sư – đó, vấn đề chính yếu là thế. Kẻ khác
có thể tỏ đường đi cho các ngài, nhưng chính các ngài , các ngài phải làm
tất cả mọi sự , dù là các ngài có bậc đạo sư dẫn dắt đi nữa, chính các ngài
cũng phải tự làm lấy mọi sự. Bởi vì các ngài không muốn đối diện với sự



kiện ấy, cho nên các ngài đổ trách nhiệm lên vai bậc đạo sư. Đạo sư trở
thành vô dụng khi mình có được một chút tự tri, tự hiểu mình một chút
thôi thì tất cả đạo sư đều trở nên phù phiếm. Không có bậc đạo sư nào ,
không có quyển sách nào, không có bất cứ quyển kinh thiêng liêng nào
mà có thể mang đến sự tự tri cho các ngài, mang đến sự hiểu biết mình ;
sự tự tri xuất hiện khi các ngài có trực thức về bản thân trong tương quan
với đời sống. Sống, có nghĩa là sống với, có nghĩa là liên hệ. Không ý
thức được tương quan của mình với tài sản là một trong những nguyên
nhân gây ra hỗn loạn. Nếu các ngài không biết, không hiểu tương quan
thích đáng của các ngài với tài sản thì nhất định phải xảy ra sự xung đột,
tăng trưởng thêm sự xung đột ở xã hội. Nếu các ngài không hiểu được
tương quan giữa các ngài và vợ con các ngài , thì làm thế nào một kẻ
khác có thể giải quyết được sự xung đột phát khởi từ tương quan kia ?
Với những ý tưởng cũng thế, với tín ngưỡng cũng thế, vân vân. Vì hỗn
loạn mờ mịt trong tương quan của các ngài với tài sản, với con người,
với những ý tưởng , cho nên các ngài tìm kiếm một vị minh sư dẫn đạo.
Nếu kẻ ấy đúng là một đạo sư, một vị minh sư thì kẻ ấy sẽ dạy rằng các
ngài phải tự hiểu các ngài. Chính các ngài là nguồn gốc của tất cả ngộ
nhận và hỗn loạn ; và các ngài có thể giải quyết sự xung đột kia, chỉ khi
nào các ngài tự hiểu mình trong tương quan với đời sống.
Các ngài không thể tìm thấy chân lý qua trung gian của bất cứ người nào
khác. Làm thế nào được. Chân lý không phải là một sự thể tĩnh chết, bất
động ; chân lý không có chỗ cư trú nhất định, cố định ; chân lý không
phải là cứu cánh, một mục đích. Trái lại chân lý sống động, linh động,
linh hoạt, thức tỉnh. Làm thế nào chân lý có thể là một cứu cánh được ?
Nếu chân lý là một điểm cố định thì chân lý không còn là chân lý nữa ;
đó chỉ là một ý kiến thôi. Chân lý là một cái gì mới lạ, một đầu óc tìm
kiếm chân lý không bao giờ có thể tìm được chân lý ; vì đầu óc được tạo
thành bởi những gì quen biết , quen thuộc, nó là kết quả của quá khứ,
hậu quả của thời gian, các ngài có thể quan sát điều đó. Trí óc là dụng cụ
của sự quen biết quen thuộc, do đó, nó không thể nào tìm thấy điều mới
lạ được ; đầu óc chỉ có thể vận hành từ sự quen thuộc này đến sự quen
thuộc khác thôi. Khi tâm thức đi tìm chân lý, chân lý tìm được trong sách
vở, chân lý ấy chỉ là tự phóng hiện từ bản ngã ; lúc ấy, tâm thức chỉ đeo



đuổi điều quen thuộc, điều quen thuộc này đem đến thỏa mãn nhiều hơn
điều quen thuộc trước kia. Khi tâm trí tìm kiếm chân lý , thực ra tâm trí
chỉ đang tìm kiếm sự phóng hiện của chính bản ngã mình thôi, chứ
không phải là chân lý thực sự. Tựu chung, Bất cứ một lý tưởng nào chỉ là
sự phóng hiện từ bản ngã, nó chỉ là ảo tưởng, không thực. Điều thực là
điều đang hiện thể, đang là, chứ không phải ngược lại thế. Nhưng một
tâm thức đi tìm kiếm thực tại, tìm kiếm Thượng đế thì vẫn chỉ là tìm
kiếm sự quen thuộc, điều quen biết thôi. Khi các ngài nghĩ về Thượng
đế, Thượng đế của các ngài chỉ là sự phóng hiện của chính tư tưởng các
ngài, kết quả của những ảnh hưởng xã hội. Các ngài chỉ có thể nghĩ về
những điều quen thuộc cũ kỹ ; các ngài không thể nghĩ về điều xa lạ ;
mới lạ, các ngài không thể tập trung tư tưởng vào chân lý được . Lúc các
ngài nghĩ về sự lạ, đó chỉ là quen thuộc được phóng hiện ra từ bản ngã.
Không ai có thể nghĩ về Thượng đế hay chân lý. Nếu các ngài nghĩ về
chân lý , đó không phải là chân lý. Chân lý không thể nào tìm kiếm được
; chính chân lý đi đến các ngài. Các ngài chỉ có thể đi tìm những gì cũ
kỹ, quen thuộc. Khi tâm trí không còn quằn quại bởi điều quen thuộc ,
bởi những tác động của sự quen thuộc cũ kỹ, lúc ấy chân lý mới có thể tự
khai mở. Chân lý nằm trong mỗi một chiếc lá, trong mỗi một giọt lệ,
chân lý phải được biết tới trong từng giây phút một. Không ai có thể dẫn
dắt các ngài đến chân lý và nếu kẻ nào dẫn dắt các ngài, thì chỉ có thể
dẫn dắt đến những gì quen biết, quen thuộc.
Chân lý chỉ có thể xuất hiện trong tâm trí trống rỗng, không còn vướng 
bận trong những điều quen thuộc cũ kỹ. Chân lý hiện đến trong một tâm 
thái mà điều quen thuộc đã vắng mất, không còn manh động nữa. Tâm trí 
là nơi chất chứa điều quen biết, quen thuộc cặn bã của những gì quen 
biết, quen thuộc, muốn để cho tâm trí đạt tới tâm thái mà điều lạ có thể 
xuất hiện , tâm trí phải ý thức, trực thức về tự thể, về những kinh nghiệm 
trước kia, ý thức cũng như vô thức, những đáp ứng, những phản ứng và 
cơ cấu của chính nó. Khi nào có được sự tự hiểu mình một cách toàn 
triệt, thì lúc ấy mới chấm dứt được điều quen thuộc, lúc ấy tâm thức mới 
hoàn toàn trống rỗng, thoát ra ngoài điều quen thuộc thường lệ. Chỉ có 
lúc ấy chân lý  mới có thể xuất hiện đến các ngài, không cần mời mọc. 
Chân lý không thuộc về các ngài hoặc về tôi. Các ngài không thể phụng 



thờ chân lý. Vừa lúc chân lý được biết tới thì chân lý không còn thực 
nữa. Biểu tượng không thực, hình ảnh, hình tượng không thực, nhưng 
khi nào mình hiểu được bản ngã, khi nào bản ngã ngừng lại lúc ấy Thiên 
thu vĩnh cửu xuất hiện.
 
 

4.  VỀ KIẾN THỨC
 
 

HỎI : Theo những gì tôi được biết rõ về ngài thì ngài cho rằng học vấn
và kiến thức là những chướng ngại. Vậy chướng ngại cái gì ?
KRISHNAMURTI :  Cố nhiên kiến thức và học vấn làm chướng ngại 
cho việc hiểu biết sự mới lạ, điều phi thời gian , sự vĩnh cửu. Phát triển 
một kỹ thuật hoàn thiện không làm các ngài trở nên sáng tạo được. Các 
ngài có thể biết cách vẽ vời một cách tuyệt diệu, các ngài có thể học 
được kỹ thuật nhưng các ngài không thể là một họa sĩ sáng tạo được. Các 
ngài có thể biết cách làm thơ, về mặt kỹ thuật có thể tuyệt mỹ ; nhưng 
các ngài không thể là thi sĩ được. Phải chăng muốn là thi sĩ ngụ ngầm ý 
nghĩa rằng có khả năng đón nhận điều mới lạ ; biết nhạy cảm để đáp ứng 
lại sự đời mới lạ, tươi tắn. Đối với phần đông chúng ta , kiến thức hoặc 
học vấn đã trở thành thói quen bén rễ, và, chúng ta nghĩ rằng chúng ta sẽ 
có được tinh thần sáng tạo nhờ sự hiểu biết. Bất cứ một tâm trí nào nhét 
đầy ứ những sự kiện , nặng nề đóng chẹt trong kiến thức thì tâm trí ấy 
còn có khả năng đón nhận sự đời một cách mới lạ, bất ngờ, đột phát ? 
Nếu tâm trí các ngài chỉ nhét đầy những sự vật quen biết ; thì làm gì còn 
chỗ trống trong ấy để đón nhận sự việc xa lạ ? Chắc chắn kiến thức luôn 
luôn thuộc về lãnh vực của điều quen biết, chúng ta lại cố gắng tìm hiểu 
sự lạ qua phạm trù của sự quen thì làm gì có sự thành công được, vì sự lạ 
là sự thể vượt qua sự đo lường.
Chẳng hạn, hãy lấy một sự vật tầm thường xảy ra trong đời sống phần
đông chúng ta : những kẻ tu hành (có thể hiểu nhất thời là “tu hành” – để
gọi thế cho tiện việc) , cố gắng hình dung bản chất của Thượng đế hoặc
cố gắng nghĩ về bản thể của Thượng đế . Họ tụng vô số sách, họ đọc về
những kinh nghiệm của những bậc thánh khác nhau, những bậc đạo sư,
những bậc đại thánh vân vân , và họ cố gắng hình dung hoặc cố gắng



cảm nghĩ về bản chất của kinh nghiệm kẻ khác, nói rõ hơn, qua phạm trù
của sự vật quen biết, các ngài lại cố gắng đi tới sự mới lạ. Các ngài có
thể làm thế ? Các ngài có thể nghĩ về một sự thể bất khả tri ? Các ngài
chỉ có thể nghĩ về điều gì các ngài quen biết thôi. Nhưng hiện nay ở thế
giới đang lan tràn hiện tượng sa đọa lạ thường : chúng ta quan niệm rằng
chúng ta sẽ hiểu biết nếu chúng ta thâu lượm được nhiều kiến thức, nhiều
sách vở, nhiều sự kiện, nhiều ấn phẩm.
Muốn có trực thức về một cái gì mà không là sự phóng hiện của điều
quen biết , mình phải xóa bỏ tiến trình của sự quen thuộc bằng sự giao
cảm. Tại sao tâm trí vẫn bám víu vào điều quen thuộc ? Phải chăng bởi
vì tâm trí vẫn thường xuyên tìm kiếm sự nhất định, chắc chắn, an ninh ?
Chính bản chất của tâm trí đã được cố định trong điều quen thuộc, trong
thời gian ; làm thế nào một tâm trí như thế có thể có kinh nghiệm về điều
phi thời gian, khi chính nền tảng của tâm trí vẫn được đặt trên quá khứ ,
trên thời gian , tâm trí có thể ý niệm, tạo dựng, hình dung về điều mới lạ,
nhưng việc ấy quả thực là phi lý. Điều mới lạ chỉ có thể thành hình khi
mình hiểu được, giải tan, xua qua một bên tất cả những gì mình quen
biết, quen thuộc. Điều này vô cùng khó khăn, bởi vì vừa lúc các ngài có
được kinh nghiệm về bất cứ việc gì thì ngay lúc ấy trí óc liền diễn dịch
kinh nghiệm ấy qua phạm trù quen biết và giản lược nó vào trong quá
khứ. Tôi chẳng biết các ngài có bao giờ để ý rằng tất cả mọi kinh nghiệm
đều lập tức bị diễn dịch lại bằng những gì mình quen biết , bị đặt tên, sắp
loại và ghi lại. Vì thế sự vận hành của điều quen biết chính là kiến thức,
và cố nhiên kiến thức , học vấn theo loại ấy thì đúng là một chướng ngại.
Giả thử như các ngài chưa từng đọc bất cứ quyển sách nào về tôn giáo
hoặc về tâm lý , và các ngài lại phải tìm ý nghĩa của đời sống. Vậy các
ngài sẽ bắt đầu thế nào ? Giả thử như không có bất cứ vị đạo sư nào hiện
hữu trên đời, không có bất cứ tổ chức tôn giáo nào, không có Phật,
không có Chúa, và các ngài lại phải bắt đầu lại ngay từ đầu. Vậy các ngài
sẽ làm sao ? Trước tiên, các ngài phải hiểu tiến trình tư tưởng của các
ngài, phải thế không ? Chứ không phải tự vẽ vời phóng ảnh, tự phóng
hiện bản thân mình ra bên ngoài , phóng ngoại tư tưởng các ngài trong
tương lai và tạo ra một thượng đế khả dĩ thỏa mãn được mình, làm như
vậy thì quá trẻ con. Trước tiên các ngài phải lý hội tiến trình suy tư của



các ngài. Đó là đường lối duy nhất để khám phá bất cứ sự mới lạ nào.
Phải thế không ?
Khi chúng ta nói rằng học vấn hoặc kiến thức là một trở lực, một sự
chướng ngại, chúng ta không kể cả kiến thức có tính cách kỹ thuật
chuyên môn – như việc học cách lái xe, học cách sử dụng máy móc –
hoặc không kể đến hiệu năng mà kiến thức ấy đã mang đến cho con
người. Lúc nói về kiến thức và học vấn , chúng ta muốn nói đến mộc
điều khác hẳn : chúng ta muốn nói đến cảm thức về một thứ hạnh phúc
sáng tạo mà dù có kiến thức thông thái uyên bác tới đâu đi nữa cũng
không thể mang đến niềm hạnh phúc ấy cho ta được. Có được tinh thần
sáng tạo, đúng nghĩa là sáng tạo, là giải thoát khỏi quá khứ trong từng
giây phút một, từ giây phút này đến giây phút khác, vì chính quá khứ đã
thường xuyên ám bóng hiện tại. Chỉ đeo bám vào tin tức, vào kiến thức
thông tin, vào những kinh nghiệm của kẻ khác, vào những gì người ta
nói, dù người ta có vĩ đại đến đâu đi nữa ; đeo bám vào lời nói của họ,
rồi cố gắng qui hướng hành động mình y theo lời nói, lời dạy ấy – tất cả
những thứ này là kiến thức phải thế không ? Nhưng muốn khám phá bất
cứ sự mới lạ nào, các ngài phải bắt đầu ngay tại bản thân ; các ngài phải
lên đường hoàn toàn trần truồng trơ trụi, nhất là trơ trụi về kiến thức, bởi
vì muốn có kinh nghiệm qua kiến thức và tín ngưỡng là một việc quá dễ
dàng ; nhưng những kinh nghiệm này chỉ là sản phẩm của sự phóng hiện
bản thân, do đó không thực và sai lầm. Nếu các ngài phải tự khám phá
cho chính mình để hiểu bản chất của sự mới lạ, việc tích trữ chồng chất
những điều quen cũ kỹ, nhất là kiến thức, là một việc vô ích phù phiếm,
dù đó là kiến thức của ai đi nữa, của vĩ nhân đi nữa thì cũng hoàn toàn
phù phiếm. Các ngài đã dùng kiến thức như là một phương tiện để tự
phòng vệ, tìm an ninh, và các ngài muốn vững tâm rằng các ngài cũng có
những kinh nghiệm y hệt đức Phật hoặc đấng Christ hoặc đấng X nào đó.
Nhưng kẻ nào cứ mải miết tự phòng thủ bảo vệ bằng kiến thức thì kẻ ấy
tất nhiên không phải là kẻ tìm chân lý.
Không có con đường nào dẫn đến sự khám phá chân lý. Các ngài phải
lao vào trùng dương xa lạ, chưa ai thám hiểm, hành động như thế mà
không ngã lòng, không phiêu lưu ngớ ngẩn. Khi các ngài muốn tìm đến
sự lạ, khi các ngài đang hiện nghiệm bất cứ điều gì, tâm trí các ngài phải



rất trầm lặng phải thế không ? Nếu tâm trí các ngài chen chúc đầy ứ
những sự kiện , kiến thức thì chính những thứ ấy sẽ tác động làm chướng
ngại , không cho sự lạ xuất hiện ; đối với phần đông chúng ta , điều khó
khăn không thể vượt qua hiện nay là trí óc đã trở nên quá quan trọng ,
quá trọng đại đến nỗi trí óc luôn luôn có thể thiệp quấy rối bất cứ điều gì
mới lạ, với điều lạ nào có thể xảy ra đồng lúc với điều quen thuộc. Thế là
kiến thức và học vấn là những chướng ngại đối với những kẻ thiết tha đi
tìm sự lạ, đối với những kẻ thao thức muốn hiểu sự thể vượt ra bên ngoài
thời gian.
 
 
 

5.  VỀ KỶ LUẬT
 
 

HỎI : Tất cả mọi tôn giáo đều chú trọng về kỷ luật và thường nhấn mạnh
rằng kỷ luật có khả năng chuyển hóa thú tính trong con người. Những
bậc thánh và những nhà đạo sĩ cũng quả quyết rằng chính kỷ luật tự thân
đã đưa họ đến đời sống thánh thể tối thượng. Vậy mà dường như ngài
cho rằng những loại kỷ luật như thế chỉ làm chướng ngại trên đường thể
hiện Thượng đế ? Đầu óc tôi rối rắm quá, không biết ai có lý trong vấn
đề này ?
KRISHNAMURTI : Đây không phải là vấn đề ai có lý hay vô lý. Điều
quan trọng là tìm thấy cho chính mình, chứ không phải lệ thuộc vào một
bậc thánh nào đó hoặc một người nào đó ở từ Ấn độ sang tới đây hay bất
cứ một nơi nào khác xa xôi trùng điệp.
Người nào đó nói rằng kỷ luật cần thiết, một người khác nói rằng kỷ luật
không cần thiết ; rồi ngài lại bị vướng kẹt giữa hai thái độ ấy. Việc thông
thường xảy ra là lúc ấy ngài lại lựa thái độ nào thuận tiện nhất cho ngài,
thái độ khả dĩ thỏa mãn ngài nhất : chẳng hạn như ngài có cảm tình với
thái độ của người có dáng dấp khả ái, có dị chất riêng biệt, có phong độ
dễ gây thiện cảm vân vân . Chúng ta phải xua mọi thứ ấy qua một bên và
thử tìm hiểu vấn đề một cách trực tiếp, tự tìm thấy chân lý cho chính
mình. Bao nhiêu điều ẩn ý ngụ ngầm trong vấn đề này ; chúng ta phải đi
đến vấn đề một cách vô cùng cẩn thận, một cách dò dẫm.



Hầu hết chúng ta đều muốn người nào đó đầy uy thế dạy bảo chúng ta
cách thức hành động sinh sống. Chúng ta tìm kiếm hướng đi, đường lối
ăn ở với đời, vì bản năng chúng ta là muốn được an ninh an toàn và
không muốn đau khổ nhiều hơn nữa. Người ta đồn đãi rằng một kẻ nào
đó đã thể hiện được sự hạnh phúc trọn vẹn hay thanh bình cực lạc, rồi
chúng ta lại mong muốn rằng kẻ ấy phải dạy bảo chúng ta làm sao để đạt
tới được trạng thái ấy. Đó là điều chúng ta thèm muốn : chúng ta cũng
muốn được hạnh phúc như vậy, cũng muốn hưởng sự thanh thản nội tâm
, niềm vui nội tâm như vậy ; giữa thời điên loạn này, chúng ta muốn kẻ
nào đó dạy bảo chúng ta phải làm gì để có thể sống thoải mái như vậy.
Đó thực ra là bản năng căn bản đối với phần đông chúng ta , rồi chúng ta
rập khuôn hành động của chúng ta y theo bản năng ấy. Có thể nào dùng
kỷ luật, có thể nào tuân theo một mẫu mực hành động nào đó để vươn tới
Thượng đế, thực thể tối cao, vô danh và bất khả lượng bằng ngôn ngữ ?
Chúng ta muốn đạt đến một mục đích đặc biệt , một cứu cánh đặc biệt,
rồi chúng ta nghĩ rằng có thể thực hành rèn luyện, có thể dùng kỷ luật, có
thể đàn áp hoặc thay thế cái này bằng cái khác, chúng ta tưởng rằng có
thể làm như thế mới tìm thấy được điều mình đang tìm kiếm.
Kỷ luật có ngụ ngầm ý nghĩa nào ? Tại sao chúng ta dùng kỷ luật để tự
chế phục, tại sao chúng ta áp dụng kỷ luật ? Kỷ luật và sự thông minh có
thể đi đôi với nhau ? Phần đông mọi người có cảm tưởng rằng chúng ta
phải áp dụng một hình thức kỷ luật nào đó để chế ngự hoặc kiểm soát thú
tính ác độc trong lòng mình. Nhưng có thể dùng kỷ luật để chế ngự thú
tính ác độc ? Kỷ luật có nghĩa là gì ? Một đường lối hành động hứa hẹn
phần thưởng, nếu mình chịu khó đeo đuổi đường lối hành động ấy cho
tới nơi thì mình sẽ được hưởng điều mong muốn, điều ấy có thể tích cực
hay tiêu cực ; nếu mình áp dụng thực hành đường lối ấy một cách cần
mẫn siêng năng, chăm chú, chuyên cần, say sưa, thì sau cùng mình sẽ
được hưởng điều mình muốn hưởng. Kỷ luật có thể khắt khe đau đớn ,
nhưng nếu tôi chịu được kỷ luật ấy cho đến cùng thì tôi sẽ hưởng được
điều mong muốn. Các ngài thừa hiểu rằng bản ngã hiếu thắng, hiếu
chiến, ích kỷ, giả đạo đức, lo âu, sợ hãi, bản ngã ấy chính là nguyên nhân
của thú tính nham hiểm trong lòng người, chúng ta muốn chuyển hóa,
chế phục, tiêu diệt bản ngã này. Nhưng phải làm sao ? Có phải dùng kỷ



luật mới trị được bản ngã hay phải tìm hiểu nó một cách thông minh ,
tìm hiểu quá trình của bản ngã , thực chất của bản ngã, thể cách vận hành
của bản ngã, vân vân ? Chúng ta có thể dùng áp lực để trị thú tính hay
dùng thông minh ? Thông minh có phải là một vấn đề kỷ luật ? Bây giờ
chúng ta hãy quên hết những lời dạy của thánh hiền, những gì người
khác nói về vấn đề này ; chúng ta hãy cố gắng tra xét vấn đề bằng tự lực
, tự thân. Nhìn vấn đề như là mới nhìn lần đầu tiên, chỉ có thế mới mong
thu gặt một chút gì sáng tạo ở cuối lộ trình, chứ không phải chỉ lo trích
dẫn dài dòng, trích dẫn thánh hiền hay trích dẫn lời lẽ của kẻ khác về vấn
đề này chẳng đưa chúng ta đến đâu cả, đó chỉ là vô ích và phù phiếm.
Thoạt tiên chúng ta nói rằng tâm tư ta chứa đựng sự giao tranh xung đột, 
đen xung đột với trắng, lòng tham xung đột với tính không tham, vân 
vân. Tôi tham lam, tính tham lam này gây ra đau đớn, để tiêu trừ lòng 
gian tham này, tôi phải rèn luyện kỷ luật chế ngự tự thân. Nghĩa là tôi 
phải chống chế lại bất cứ hình thức xung đột nào khả dĩ gây đau đớn, mà 
tôi gọi hình thức xung đột đau đớn ấy là tính gian tham. Rồi tôi cho rằng 
tính gian tham ấy có phương hại đến xã hội tính, phi luân, vô đạo đức, 
không thánh thiện, vân vân và vân vân, đó là bao nhiêu lý lẽ tôn giáo, xã 
hội do tôi viện ra để chống chế tính tham lam. Nhưng có thể dùng bạo 
lực, áp lực bức bách để tiêu trừ lòng gian tham ? Trước hết chúng ta hãy 
khảo sát tiến trình vận hành liên quan với sự đàn áp bức bách này, với sự 
chống chế tiêu trừ này. Khi ngài chống chế lòng gian tham, khi ngài làm 
thế thì cái gì xảy đến ? Cái gì đang chống chế lòng gian tham ? Phải 
chăng đây là câu hỏi trước nhất ? Tại sao ngài lại chống chế lòng gian 
tham và thực thể muốn giải thoát khỏi lòng tham ấy là thực thể nào , là ai 
? Thực thể muốn giải thoát khỏi lòng tham cũng chính là sự tham lam rồi 
, phải thế ? Lòng gian tham đã đem đến lợi lộc cho hắn từ lâu nay bỗng 
nhiên hôm nay lòng gian tham ấy gây ra đau đớn, thế là hắn nói : “tôi 
phải tiêu trừ lòng gian tham “. Nhưng nguyên động lực của việc tiêu trừ 
này cũng là một biến trình của lòng gian tham, vì hắn muốn là một cái gì 
đó trong lý tưởng mà thực tại không phải thế. Lòng không gian tham có 
lợi, cho nên tôi đeo đuổi dức tính không gian tham này ; nhưng chú tâm, 
nguyên động lực vẫn là muốn là  một cái gì đó, muốn không tham – 



nhưng muốn không tham vẫn có nghĩa là tham lam, cố nhiên là thế, đó 
chỉ là vòng lẩn quẩn hình thức tiêu cực của sự khoa trương bản ngã.
Chúng ta thấy rằng sự gian tham gây ra đau đớn, những lý do của việc ấy
là quá hiển nhiên rồi. Nhưng khi mà tôi còn thụ hưởng, còn được lợi lộc
nhờ sự gian tham thì không có vấn đề gì xảy ra cả. Xã hội lại khuyến
khích chúng ta gian tham bằng nhiều cách khác nhau, tôn giáo cũng
khuyến khích chúng ta gian tham qua nhiều đường lối tế nhị lấp lửng
khác. Khi mà sự gian tham còn đem đến lợi lộc cho mình thì mình không
cảm thấy đau đớn gì cả, mình lại đeo đuổi chạy vạy theo sự gian tham,
nhưng lúc sự gian tham ấy trở nên đau đớn thì mình lại trở đũa và chống
chế nó, sự chống chế ấy, chúng ta gọi là kỷ luật, để chống lại sự gian
tham ; nhưng thực sự chúng ta có thoát khỏi sự gian tham bằng cách
chống đối bằng cách cao thượng hóa, bằng cách chế ngự đàn áp ? Dù tôi
làm gì đi nữa để thoát khỏi gian tham thì hành động của tôi vẫn là gian
tham. Do đó, bất cứ hành động nào, bất cứ tác động nào của bản ngã đáp
ứng lại sự gian tham thì cố nhiên chẳng đem lại một giải pháp nào cả.
Trước hết mình phải có một đầu óc trầm lặng không bị xao động lung
lạc, nhờ thế mới có thể tìm hiểu những gì mình không biết được, những
gì mà trí óc không thể dò dẫm được, điều mà người đặt câu hỏi vừa rồi
gọi là Thượng Đế. Muốn hiểu biết bất cứ sự việc nào, bất cứ vấn đề rối
rắm nào, về đời sống hay tương quan , bất cứ vấn đề nào đi nữa, mình
cũng cần phải có một đầu óc trầm lặng sâu thẳm. Sự sâu thẳm trầm lặng
ấy không thể đạt tới được bằng bất cứ hình thức đàn áp bức bách nào,
phải thế không ? Trí óc nông cạn hời hợt có thể tự ép buộc cưỡng bức để
được im lặng, nhưng chắc chắn sự im lặng như thế là sự im lặng của sự
suy tàn thối hóa, của sự chết. Sự im lặng như thế không thể nào thích
ứng uyển chuyển nhịp nhàng và nhạy cảm. Thế là chúng ta đã thấy rõ
rằng sự chống chế không phải là đường lối thích ứng được.
Muốn thấy được như thế mình phải cần thông minh, phải thế không ? Ý
thức được rằng sự đàn áp cưỡng bách đã làm trí óc trở nên đần độn, ý
thức được như vậy đã là bước đầu của sự thông minh, phải thế không ?
Ý thức rằng kỷ luật chỉ là khuôn rập theo một mẫu mực hành động do sợ
hãi gây ra. Khi mình áp dụng kỷ luật cho chính mình, thì sự áp dụng ấy
ngụ ý nghĩa gì ? Việc ấy ngụ ý rằng chúng ta sợ không được điều mình



muốn được. Khi ngài chế phục tâm trí, dùng kỷ luật để tự ép bản thân thì
cái gì xảy đến ? Tâm trí bản thân trở nên chai lì cứng rắn, không còn biết
uyển chuyển , không lanh, không biết thích ứng, phải thế không ? Ngài
đã thấy những người tinh luyện kỷ luật rồi chứ, nếu một mai ngài có thể
gặp thấy hạng người đó trên đường đời ? Họ thế nào ? Kết quả của sự
tinh luyện kỷ luật kia hiển nhiên chỉ là một quá trình suy đồi thảm hại.
Họ xua bỏ cơn xung đột nội tâm, giấu kín sự xung đột ấy ; nhưng nỗi
dày vò xé nát vẫn còn đó, âm uất hừng hực bốc cháy.
Thế là chúng ta đã thấy rằng kỷ luật, tức là sự chống chế đối phó, chỉ tạo
ra thói quen và cố nhiên thói quen không thể nào khai tạo được sự thông
minh, thói quen không bao giờ là sự thông minh được, sự tôi luyện thực
hành cũng không bao giờ là sự thông minh được. Ngài có thể trở nên
tinh luyện sắc sảo khéo tay bằng cách thực hành dương cầm suốt ngày,
ngài có thể điêu luyện bằng mấy ngón tay, nhưng sự thông minh là điều
cần phải có để điều khiển hai bàn tay, và hiện giờ chúng ta đang đi sâu
vào vấn đề thông minh đây.
Ngài thấy một người nào đó mà ngài cho rằng kẻ ấy hạnh phúc hay đã 
đạt đạo, kẻ ấy xử sự thế nào đó, rồi ngài lại bắt chước xử sự giống hệt kẻ 
ấy, vì ngài cũng muốn được hạnh phúc như vậy. Sự bắt chước mô phỏng 
này được gọi là kỷ luật, phải thế không ? Chúng ta bắt chước mô phỏng 
để thu hái những gì kẻ khác đã thu hái được ; chúng ta mô phỏng nhại 
theo để được hạnh phúc giống như kẻ khác mà ta cho rằng kẻ ấy đã được 
hạnh phúc. Kỷ luật có thể đem đến hạnh phúc hay không ? Ngài có bao 
giờ được tự do giải thoát vì đã thực hành một qui luật nào đó, áp dụng 
một kỷ luật nào đó, một đường lối xử sự nào đó ? Hiển nhiên mình phải 
cần có tự do để khám phá, phải thế không ? Điều hiển nhiên rõ ràng là 
mình phải được tự do trong tâm tư thì mới có thể khám phá được bất cứ 
sự gì trên đời này. Nhưng ngài có thể được tự do không , khi mà ngài chỉ 
uốn nắn tâm trí ngài trong một khuôn khổ nào đó mà ngài gọi là kỷ luật ? 
Hiển nhiên là ngài không được tự do gì cả. Ngài chỉ là một cái máy nhai 
đi lặp lại, chống chế đối phó rập theo một sự kỷ luật nào đó, rập theo một 
đường lối cư xử nào đó. Tự do không thể xuất hiện bằng kỷ luật. Tự do 
chỉ thành hình với sự thông minh tâm hồn, sự thông minh ấy chỉ được 
đánh thức dậy  hay ngài chỉ đạt được sự thông minh ấy ngay khoảnh 



khắc ngài ý thức được rằng bất cứ hình thức đàn áp cưỡng ép nào đi nữa 
cũng đều phủ nhận tự do, tự do bên trong hoặc bên ngoài.
Điều kiện cần thiết thứ nhất và không thể coi như kỷ luật, điều đó nhất
định là tự do, chỉ có nhân đức mới tạo ra tự do. Sự gian tham chính là sự
hỗn loạn ; sự giận dữ nóng tính cũng là hỗn loạn ; sự chua chát cay đắng
của lòng người cũng chính là hỗn loạn. Khi ngài thấy được sự việc như
thế, hiển nhiên ngài thoát ra được những điều ấy, ngài không chống chế
những điều ấy, nhưng ngài thấy được rằng ngài chỉ có thể khám phá
được sự đời trong tự do và bất cứ hình thức cưỡng ép nào cũng là nô lệ,
và không cho phép mình khám phá được gì trong đời sống. Nhân đức có
thể mang lại một điều cho ngài, điều đó là tự do. Người thất đức là người
loạn tâm ; khi bị loạn lạc tâm thần như vậy, làm thế nào ngài có thể khám
phá được điều gì nữa bây giờ ? Làm thế nào được ? Do đó, nhân đức
không phải là xuất phát từ một kỷ luật, mà nhân đức chính là tự do, tự do
không thể xuất hiện bởi bất cứ hành động nào có tính cách thất đức, bất
trung chính. Nỗi khó khăn, đối với phần đông chúng ta, là chúng ta đọc
sách quá nhiều, phần đông chúng ta đeo đuổi rèn luyện quá nhiều kỷ
luật, đeo đuổi tôi luyện một cách hời hợt thiển cận, chẳng hạn như mỗi
buổi sáng thức dậy lúc mấy giờ, ngồi tham thiền theo điệu bộ nào đó, cố
gắng ghì giữ tâm trí theo một đường lối nào đó, cứ mải miết rèn luyện,
rèn luyện, cứ mải miết tu luyện tu chứng tự kiềm chế bằng giới luật, bởi
vì người ta dạy bảo ngài rằng ngài phải chuyên cần thực hành tu luyện
như thế trong nhiều năm thì ngài sẽ gặp Thượng đế ở cuối ngõ đường tu
luyện. Tôi có thể nói năng táo bạo khó nghe, nhưng điều ấy chính là cơ
sở của tư tưởng chúng ta . Hiển nhiên Thượng đế không thể nào xuất
hiện dễ dàng như thế đâu . Thượng đế không phải chỉ là một sự vật có
thể đổi chác mua bán được : tôi làm như vầy và ngài ban cho tôi cái kia.
Phần đông chúng ta bị lấn át bởi những hoàn cảnh bên ngoài, bởi những
lý thuyết tôn giáo, những tín ngưỡng , và bởi sự thôi thúc nội tâm đòi hỏi
mình phải đi tới nơi, đạt tới cái gì đó ; do đó, chúng ta khó lòng nghĩ về
vấn đề này một cách mới mẻ, nghĩ về nó mà không phải lệ thuộc vào
phạm trù kỷ luật. Trước nhất mình phải thấy vấn đề kỷ luật một cách rõ
ràng minh bạch, thấy hết những ẩn ý nằm trong kỷ luật như kỷ luật đã
làm trí óc trở nên hẹp hòi thế nào, giới hạn trí óc như thế nào, cưỡng bức



trí óc hoạt động như thế nào bằng tác động của lòng khao khát, bằng ảnh
hưởng và mọi sự đại loại như thế ; một trí óc nô lệ, bị qui định ràng buộc
, dù có “nhân đức” đi nữa thì cũng không thể nào tự do được, do đó,
không thể nào lý hội được thực tại. Thượng đế, thực tại hay bất cứ danh
từ nào, gọi gì thì gọi, danh từ không quan trọng. “Thượng đế”, “thực tại”
ấy chỉ có thể xuất hiện khi mình được tự do ; và tự do không thể nào xuất
hiện được nếu sự cưỡng bức đàn áp hiện hữu một cách tiêu cực hay tích
cực, do sợ hãi gây ra. Không thể có tự do được nếu ngài vẫn còn tìm
kiếm một cứu cánh, vì ngài bị ràng buộc vào cứu cánh ấy. Ngài có thể
thoát khỏi quá khứ nhưng tương lai ghì giữ ngài lại, và đó không thể là
tự do được. Chỉ có trong tự do mình mới có thể khám phá được bất cứ sự
thể nào : một ý tưởng mới, một cảm giác mới, một trực kiến mới. Bất cứ
hình thức kỷ luật nào được xây dựng trên sự đàn áp cưỡng bức đều phủ
nhận mọi sự tự do ; tự do chính trị hay tự do tôn giáo ; tâm trí không bao
giờ có thể giải thoát được , bởi vì kỷ luật có nghĩa là qui thuận theo một
hành động với cứu cánh đằng trước mặt, kỷ luật theo nghĩa ấy chỉ là ràng
buộc thôi. Tâm trí chỉ có thể hoạt động vận hành trong đường mòn lối cũ
kia, không khác gì một đĩa hát.
Thế đấy, nhờ tu luyện, nhờ thói quen, nhờ rèn luyện thực hành một
khuôn mẫu, tâm trí chỉ đạt được những gì tâm trí đặt thành cứu cánh
trước mặt. Do đó, tâm trí không thể nào tự do được ; do đó, tâm trí
không thể nào thực hiện được sự vô hạn, vô lượng. Khi ý thức được trọn
vẹn tiến trình kia – tại sao ngài vẫn thường hay tự áp dụng kỷ luật cho
bản thân để ăn rập theo dư luận ; ăn rập theo một vài thánh nhân nào đó ;
tất cả sự việc qui thuộc nô lệ vào ý kiến , dù là ý kiến của thánh hiền hay
là ý kiến của người láng giềng thì cũng y hệt như nhau, cũng là một tiến
trình duy nhất – khi ý thức được tất cả sự nô lệ vào công thức kia, nô lệ
qua sự tu luyện thực hành, nô lệ bằng những đường lối tế nhị trong việc
tự khắc phục, trong việc phủ nhận, chấp nhận, đàn áp, cao thượng hóa,
tất cả sự việc này đều ngụ ý sự tuân phục theo công thức, theo mẫu mực ;
khi ý thức được như thế thì đó đã là sự bắt đầu của tự do, và chính từ đây
mới phát xuất ra nhân đức. Nhân đức chắc chắn không thể là sự rèn
luyện một ý tưởng đặc thù nào đó. Chẳng hạn như khi mình đeo đuổi rèn
luyện lòng không gian tham như là cứu cánh thì tính không tham ấy



không thể là nhân đức được, phải thế không ? Nói rõ hơn, khi ngài ý
thức được rằng ngài không tham lam thì ngài có còn nhân đức nữa đâu ?
Dù thế, ngài vẫn rèn luyện nhân đức bằng cách áp dụng kỷ luật.
Kỷ luật, công thức, tu hành rèn luyện chỉ tăng trưởng khoa trương ý thức
tự ngã ; mình tự ý thức rằng mình là một cái gì đó. Tâm trí rèn luyện tính
không gian tham ; do đó, tâm trí không thoát được ý thức rằng mình là
kẻ không gian tham ; thế là tâm trí vẫn không thực sự hết gian tham. Nó
chỉ mang một chiếc áo mới mà nó gọi là “tính không gian tham”. Chúng
ta có thể thấy được trọn vẹn tiến trình này : duyên do động lực khao khát
một mục đích cứu cánh , qui thuận ăn rập theo một khuôn mẫu, tất cả sự
vận hành nội tâm này chỉ là chuyển hành từ sự quen thuộc này đến sự
quen thuộc khác, chỉ chuyển hành trong vòng giới hạn của tiến trình lao
lung bưng bít do tâm trí gây ra. Thấy được mọi sự này ý thức được mọi
việc này là sự khởi phát của thông minh, và thông minh không phải có
tính cách nhân đức hoặc thất đức ; mình không thể lồng sự thông minh
vào khuôn khổ như là nhân đức hay thất đức. Thông minh đem đến tự
do, tự do ở đây không có nghĩa là phóng đãng bừa bãi, cũng không có
nghĩa là rối loạn hỗn độn. Không có sự thông minh này thì không thể nào
có nhân đức được ; nhân đức đem đến tự do và chỉ trong tự do thì thực
tại mới thành hình. Nếu ngài thấy được trọn vẹn tiến trình một cách toàn
triệt, trong toàn diện khía cạnh, lúc ấy ngài sẽ thấy rằng không còn sự
xung đột nào hiện hữu nữa. Vì chúng ta xung đột tương tranh, vì chúng
ta muốn thoát ra ngoài sự xung đột tương tranh ấy cho nên chúng ta mới
chạy tìm đến những hình thức kỷ luật khác nhau đủ mọi hình thức phủ
nhận và điều chỉnh . Khi chúng ta thấy được bản chất của tiến trình xung
đột thì không còn vấn đề kỷ luật nữa, bởi vì lúc ấy chúng ta hiểu được
những đường lối của xung đột từ giây phút này đến giây phút khác. Điều
ấy đòi hỏi mình phải linh hoạt thức tỉnh liên tục, ngắm nhìn bản thân
trong mọi lúc, điều đáng lưu ý là dù ngài không chăm chú đi nữa thì tiến
trình ghi chép ở nội tâm vẫn được vận hành, mỗi khi có ý định ở đó –
cảm thức bén nhạy của nội tâm vẫn ghi giữ lại hình ảnh ấn tượng trong
mọi lúc, đợi đến lúc ngài tĩnh lặng thì cảm thức nội tại ấy sẽ phóng rọi
hình ảnh ấy ra ngoài.



Thế thì đó không phải là vấn đề kỷ luật. Cảm thức bén nhạy không thể
nào xuất hiện do sự đàn áp cưỡng bức được. Ngài có thể ép buộc trẻ con
làm một việc gì đó, phạt nó trong xó nhà, và đứa trẻ ấy có thể im lặng
nhưng trong lòng nó có lẽ vẫn sôi sục, ngó ra ngoài cửa sổ, cố gắng tìm
cách lẩn trốn. Chúng ta vẫn thường xử sự như vậy luôn. Do đó, vấn đề
kỷ luật vấn đề ai có lý, ai vô lý chỉ có thể giải quyết do chính ngài thôi.
Trường hợp sau đây cũng thế, chúng ta sợ sai lầm vì chúng ta muốn được
thành công. Sở dĩ mình muốn có kỷ luật là vì sự sợ hãi nằm ngay tận đáy
lòng mình, nhưng mình không thể nào bắt được sự mới lạ bằng vòng
lưới kỷ luật được. Trái lại, sự mới lạ chỉ xuất hiện là nhờ tự do, chứ
không phải do lề lối khuôn định của tâm trí ngài. Đó là lý do cắt nghĩa tại
sao mình cần phải được tâm trí tĩnh lặng. Khi tâm trí ý thức rằng nó tĩnh
lặng thì nó không còn tĩnh lặng nữa ; khi tâm trí ý thức rằng nó không
gian tham và thoát khỏi sự tham lam khao khát thì nó chỉ tự tri nhận qua
chiếc áo mới với một danh tính mới mang tên là “tính không tham”,
nhưng thực ra đó vẫn không là sự tĩnh lặng. Do đó, mình cũng cần phải
hiểu vấn đề về người kiểm soát và đối tượng bị kiểm soát. Cả hai không
phải là những hiện tượng cách biệt mà chỉ là một hiện tượng liên kết :
người kiểm soát và đối tượng bị kiểm soát chỉ là một thôi.
 
 
 

6.  VỀ NỖI CÔ ĐƠN
 
 

HỎI :  Tôi bắt đầu ý thức rằng tôi rất cô đơn. Tôi phải làm gì ?
KRISHNAMURTI :  Người hỏi muốn biết tại sao ông ấy cảm thấy cô 
đơn . Ngài có biết cô đơn có nghĩa là gì và ngài có ý thức về cô đơn ? 
Tôi không tin lắm, vì chúng ta tự chôn vùi ngột ngạt trong bao nhiêu sinh 
hoạt, trong sách vở, trong tương giao liên hệ , trong những ý tưởng , và 
tất cả những thứ ấy thực ra đã ngăn chận chúng ta lại không thể để cho 
chúng ta ý thức về nỗi cô đơn. Chúng ta hiểu cô đơn thế nào ? Đó là cảm 
thức về một nỗi hoang trống cảm thấy không có gì cả, cảm thấy vô định, 
không có gì chắc chắn, không có nơi nào cố định. Đó không phải là thất 
vọng, cũng không phải tuyệt vọng, mà lại là cảm thức về một nỗi trống 



trải rỗng không , rỗng tuếch, cảm thấy phẫn chí vô vọng. Tôi tin chắc 
rằng tất cả chúng ta đều cảm thấy nỗi cô đơn này, không phân biệt kẻ 
hạnh phúc và kẻ bất hạnh, kẻ hoạt động hăng hái và kẻ say mê chìm đắm 
trong kiến thức . Ai cũng như ai đều từng trải qua nỗi cô đơn đìu hiu 
trong đời sống. Đó là cảm thức về một nỗi đau khổ khôn vơi, một nỗi 
niềm không thể vùi lấp được, dù chúng ta có cố gắng hết sức để khuất 
lấp nó.
Chúng ta hãy đi vào vấn đề này , tìm hiểu hiện trạng, tìm hiểu xem mình
làm gì khi mình cảm thấy cô đơn. Mình cố gắng chạy trốn cảm giác cô
đơn của mình bằng cách tiếp tục đọc sách, bằng cách đi theo một vị lãnh
tụ nào đó, hoặc đi xem chiếu bóng, hoặc trở nên kẻ hoạt động ráo riết
trong sinh hoạt xã hội, hoặc thờ lạy đọc kinh, hoặc vẽ vời viết lách, làm
thơ tả nỗi cô đơn. Đó là hiện trạng của tâm thức. Khi vừa ý thức về nỗi
cô đơn, nỗi khổ đau của sự cô đơn, nỗi sợ hãi lạ thường khôn cùng về sự
cô đơn này, khi vừa ý thức như vậy, ngài liền tìm cách chạy trốn và sự
chạy trốn ấy trở nên quan trọng, do đó, tất cả hình thức để chạy trốn cô
đơn, như những hoạt động của ngài, kiến thức của ngài, những thần
thánh của ngài, máy phát thanh của ngài, tất cả những hình thức để chạy
trốn này đều trở nên quan trọng, phải thế không ? Khi ngài đặt sự quan
trọng vào những giá trị phụ thuộc thì những giá trị phụ thuộc ấy sẽ đưa
ngài đến sự khốn khổ và hỗn loạn ; những giá trị phụ thuộc cố nhiên là
những giá trị của giác quan ; nền văn minh hiện nay đã được đặt nền tảng
trên những giá trị giác quan này và nền văn minh ấy đã đưa ra một lối
chạy trốn cho ngài – chạy trốn bằng công ăn việc làm, chạy trốn bằng gia
đình, bằng tên tuổi, bằng học vấn, bằng vẽ vời, vân vân ; tất cả nền văn
hóa của chúng ta đã được xây dựng trên sự chạy trốn ấy. Nền văn minh
của chúng ta đã được đặt trên sự chạy trốn ấy, đó là một sự kiện dễ nhận.
Ngài có bao giờ thử sống cô đơn ? Khi ngài thử sống như thế, ngài sẽ
cảm thấy sống như thế quả thực khó khăn vô cùng, sống như thế đòi hỏi
mình phải thông minh vô cùng, bởi vì tâm trí sẽ không bao giờ để cho ta
sống một mình. Tâm trí trở nên động đậy bất an, tâm trí cứ mải miết tìm
cách chạy trốn , thế thì chúng ta làm gì ? Chúng ta lại chỉ tìm cách lấp
đầy khoảng trống vô hạn trong tâm hồn bằng những gì mình thường
quen thuộc. Chúng ta tìm cách hoạt động, tìm cách hội hè đình đám,



mang tinh thần xã hội, chúng ta biết cách học hành để chạy trốn cô đơn,
biết cách vặn máy thâu thanh. Chúng ta tìm cách lấp đầy điều mình
không biết bằng điều mình đã biết. Chúng ta cố gắng lấp đầy nỗi trống
rỗng bằng đủ loại kiến thức, đủ loại tương giao, đủ loại sự vật. Phải thế
không ? Đó là tiến trình vận hành của tâm tư chúng ta, tiến trình của đời
sống. Khi ngài ý thức được những gì ngài đang làm, ngài có còn nghĩ
rằng ngài có thể lấp đầy nỗi trống không ấy ? Ngài đã tìm mọi cách để
lấp đầy nỗi trống rỗng của sự cô đơn, nhưng ngài có lấp được không ?
Ngài đã tìm cách đi xem chiếu bóng, nhưng ngài vẫn không lấp được nỗi
hiu quạnh, thế rồi ngài lại đi tìm những bậc minh sư đạo sĩ, đi tìm sách
vở, hoặc trở nên hăng hái hoạt động xã hội. Ngài có lấp đầy được nỗi cô
đơn hay chỉ khuất lấp tạm thời thôi ? Nếu ngài chỉ khuất lấp tạm thời
thôi thì nỗi cô đơn vẫn còn ở đó, rồi nó sẽ khuấy động lại chẳng sớm thì
muộn. Nếu ngài có thể chạy trốn nỗi cô đơn một cách toàn triệt thì lúc ấy
ngài đã bị nhốt trong dưỡng trí viện hoặc là ngài trở nên một kẻ chán
chường đần độn khôn cùng. Đó là hiện trạng ở thế giới bây giờ.
Mình có thể nào lấp đầy được nỗi hoang trống , sự rỗng tuếch này ? Nếu
không thể lấp đầy được thì mình có thể chạy trốn nó không ? Nếu chúng
ta đã thí nghiệm và thấy rõ rằng sự chạy trốn của mình chẳng có giá trị gì
cả thì phải chăng mình cũng nên hiểu rằng tất cả mọi hình thức chạy trốn
khác cũng đều không có giá trị gì cả ? Không cần phân biệt hình thức lấp
đầy này với hình thức lấp đầy kia, tất cả mọi sự lấp đầy đều như nhau.
Ngay cả việc tham thiền tĩnh tọa cũng chỉ là một sự chạy trốn. Thay đổi
đường lối chạy trốn thì cũng vẫn là chạy trốn.
Ngài làm thế nào để đối phó với sự cô đơn này ? Ngài chỉ có thể biết
cách đối phó , khi nào ngài không còn chạy trốn nữa. Phải thế không ?
Khi ngài thực sự muốn đối diện với hiện thể, đối mặt với cái đang là ,
nghĩa là ngài không phải vặn máy phát thanh, nghĩa là ngài phải quay
lưng chối bỏ nền văn minh này, thì lúc ấy nỗi cô đơn ấy sẽ chấm dứt, vì
nó đã được chuyển hóa toàn triệt. Nó không còn là sự cô đơn nữa. Nếu
ngài hiểu được hiện thể thì hiện thể ấy chính là thực thể. Tâm trí tự tạo
chướng ngại cho nó, bởi vì tâm trí cứ mải miết trốn tránh thoát ly, chạy
trốn, không chịu nhìn hiện thể. Chúng ta không hiểu hiện thể, vì chúng ta
bị quá nhiều chướng ngại ngăn trở không cho chúng ta nhìn thấy, do đó,



chúng ta thường xa lìa thực tại ; tất cả mọi sự chướng ngại trắc trở đều
do tâm trí tạo ra để mà không chịu nhìn hiện thể. Muốn nhìn thấy hiện
thể, chẳng những mình phải có nhiều khả năng và ý thức về hành động
mà mình cần phải quay lưng chối bỏ mọi sự mình đã xây dựng, như ngân
khoản ở nhà băng, tên tuổi mình và tất cả mọi sự mà mình gọi là văn
minh. Khi ngài nhìn thấy được hiện thể thì ngài sẽ thấy được cách
chuyển hóa của nỗi cô đơn.
 
 

7.  VỀ NỖI ĐAU KHỔ
 
 

HỎI :  Ý nghĩa của đau đớn và đau khổ là gì ?
KRISHNAMURTI :  Khi ngài đau khổ , khi ngài đau đớn, ý nghĩa của 
đau khổ và đau đớn ấy là gì ? Sự đau đớn thể xác có một ý nghĩa nhất 
định, nhưng có lẽ ngài muốn nói đến sự đau đớn và đau khổ thuộc phạm 
vi tâm lý , và sự đau đớn đau khổ tâm lý này có một ý nghĩa hoàn toàn 
khác hẳn trong những bình diện khác nhau. Ý nghĩa của đau khổ là gì ? 
Tại sao ngài lại muốn tìm thấy ý nghĩa của đau khổ ? Nói thế không có 
nghĩa là đau khổ không có ý nghĩa ; chúng ta đang tìm hiểu đây. Nhưng 
tại sao ngài lại muốn tìm hiểu ý nghĩa của đau khổ ? Tại sao ngài lại 
muốn tìm hiểu lý do đau khổ của mình ? Khi ngài tự hỏi như vậy, “tại 
sao tôi đau khổ ?”, và tìm hiểu lý do đau khổ , thì ngài có thoát được đau 
khổ không ? Khi tôi tìm kiếm ý nghĩa của đau khổ, có phải tôi trốn tránh, 
thoát ly, chạy trốn nó không ? Sự kiện là : tôi đang đau khổ nhưng vừa 
lúc tôi dùng tâm trí để tác động trên sự đau khổ và nói “ tại sao vậy ?”, 
thì lúc ấy tôi đã làm loãng cường độ của sự đau khổ . Nói khác đi, chúng 
ta muốn nỗi đau khổ loãng tan đi, vơi bớt đi, tiêu ma đi ; chúng ta muốn 
giải thích cho qua đi nỗi khổ ấy. Hiển nhiên làm thế thì không thể nào 
hiểu được sự đau khổ. Nếu tôi thoát được lòng ham muốn chạy trốn sự 
đau khổ, lúc ấy tôi mới bắt đầu hiểu bản chất nội dung của đau khổ.
Đau khổ là gì ? Phải chăng đó là sự phiền não quấy rối trên nhiều cấp độ
khác nhau - ở cấp độ thể chất và ở những cấp độ khác nhau của tiềm
thức. Đó là một hình thức phiền não sắc sảo mà tôi không ưa thích. Con
tôi chết, chẳng hạn. Tôi đã xây dựng bao nhiêu hy vọng chung quanh



đứa con trai tôi hay chung quanh đứa con gái tôi, chồng tôi, hay bất cứ
ai, bất cứ cái gì. Tôi đã xây bao nhiêu mộng ảo, bao nhiêu đền điện tôn
quí chung quanh đứa con ấy, tôi coi nó như người bạn đường, vân vân.
Thế rồi bỗng nhiên nó chết đi. Thế là sự phiền não xuất hiện, phải thế
không ? Và tôi gọi sự phiền não ấy là sự đau khổ.
Nếu tôi không thích sự đau khổ ấy, tôi liền nói đại khái như vầy “ tại sao
tôi đau khổ ?”, “tôi yêu thương nó quá sức”, “Nó là thế này”. “tôi có thế
kia”. Tôi cố gắng tìm cách chạy trốn trong những lời tiếng, trong những
nhãn hiệu, trong những tín ngưỡng, như phần đông mọi người đều làm
thế. Những thứ ấy tác động trên tâm thức tôi như là những thuốc mê.
Nếu tôi không làm thế thì cái gì xảy ra ? Tôi chỉ ý thức về sự đau khổ.
Tôi không kết án nó, tôi không biện minh nó – tôi chỉ đau khổ. Rồi lúc
ấy tôi có thể theo dõi sự vận hành của nỗi đau khổ ấy, phải thế không ?
Rồi tôi có thể theo dõi trọn vẹn nội dung ý nghĩa của sự đau khổ - “Tôi
theo dõi” ở đây có nghĩa là cố gắng tìm hiểu một sự thể gì đó.
Đau khổ có nghĩa là gì ? Cái gì đang đau khổ ? Không nên hỏi tại sao có
đau khổ, không nên hỏi lý do của sự đau khổ, mà phải hỏi cái gì thực sự
đang xảy ra ? Tôi chẳng rõ các ngài có phân biệt được không . Lúc ấy,
tôi chỉ ý thức về sự đau khổ không phải ý thức về một sự thể tách lìa
cách biệt với tôi, không phải ý thức như một người quan sát đang ngó
nhìn sự đau khổ - tôi ý thức về sự đau khổ ý thức rằng sự đau khổ là
thành phần của tôi, nghĩa là toàn thể người tôi đang đau khổ. Lúc ấy tôi
có thể theo dõi sự vận hành của nỗi đau khổ, tìm xem sự đau khổ sẽ dẫn
mình đi đến đâu. Hiển nhiên nếu tôi làm thế thì sự đau khổ sẽ mở bật ra,
phải thế không ? Lúc ấy tôi thấy rằng tôi đã đặt sự quan trọng vào bản
ngã, chứ không phải đứa con tôi yêu thương. Đứa con ấy chỉ được dùng
để che đậy khuất lấp tôi để tôi trốn thoát khỏi nỗi khốn khổ, nỗi cô đơn,
nỗi bất hạnh vô phúc. Vì tôi không là gì cả, cho nên tôi muốn đứa con tôi
phải là gì đó. Nhưng điều ấy không còn thực hiện được, vì đứa con đã
mất đi và chỉ còn tôi ở lại, tôi cảm thấy mất mát, tôi cảm thấy cô đơn hiu
quạnh. Không còn đứa con của tôi nữa thì tôi không là gì hết. Thế là tôi
khóc. Không phải khóc vì đứa con đã đi mất mà vì tôi phải ở lại. Tôi cô
độc. Đạt tới được điểm này là một điều rất khó, phải thế không ? Thực ra
rất khó tri nhận điều ấy mà không phải nói, “tôi cô độc và làm thế nào để



diệt mất sự cô đơn này ?”, khi nói như vậy thì đó cũng đã là một hình
thức chạy trốn ; khi tri nhận điều ấy, thay vì nói như vậy, mình phải ý
thức về nó, lưu trú trong nó, nhìn thấy sự vận hành của nó. Tôi chỉ lấy
trường hợp vừa nêu như một thí dụ. Lần hồi, nếu tôi cứ để cho sự đau
khổ phơi bày ra, mở ra, thì tôi thấy rằng tôi đau khổ . Bởi vì tôi mất mát ;
tôi bị ép buộc để ý vào một sự việc mà tôi không muốn nhìn tới, tôi bị
cưỡng ép lưu ý đến sự việc mà tôi không muốn hiểu. Biết bao nhiêu
người trên đời này giúp đỡ tôi chạy trốn, hàng ngàn những kẻ tu hành
với những tín ngưỡng , tín điều của họ, những hy vọng và ảo giác kỳ
quặc của họ, họ có thể nói như vầy : đó là nghiệp, là karma, là thiên ý,
vân vân, họ đều có sẵn lối thoát cho tôi. Nhưng nếu tôi có thể lưu trú với
nỗi đau khổ của tôi và không xua đuổi nó, không tìm cách giới hạn hay
phủ nhận nó thì lúc ấy cái gì xảy ra ? Tâm trạng của tôi là gì, khi tâm trí
tôi dõi theo sự vận hành của đau khổ ?
Phải chăng đau khổ chỉ là một danh từ hay là một thực thể, một sự kiện ?
Nếu đau khổ là một thực thể, chứ không phải chỉ là một danh từ, thì danh
từ chẳng có ý nghĩa gì cả, và lúc ấy, chỉ còn lại cảm giác đau đớn dữ dội.
Đau đớn đối với cái gì ? Đau đớn đối với một hình ảnh, đối với một kinh
nghiệm đối với một sự thể mà ngài có hay không có. Nếu ngài có sự thể
ấy, ngài gọi đó là sung sướng, nếu ngài không có nó, ngài cho là đau
đớn. Do đó, sự đau đớn, sự phiền muộn chỉ là tương quan với một sự thể
nào đó. Phải chăng sự thể ấy chỉ là một ngôn thức hay là một thực thể ?
Sự đau buồn chỉ hiện hữu khi có tương giao với một sự thể nào đó. Sự
đau buồn không thể hiện hữu đơn phương một mình, cũng như sự sợ hãi
cũng không thể hiện hữu đơn phương, nhưng chỉ hiện hữu trong tương
giao với một sự thể nào đó : với một cá thể, cá nhân, với một sự việc xảy
ra, với một cảm giác. Ngài đã ý thức trọn vẹn về sự đau khổ rồi. Phải
chăng sự đau khổ ấy tách lìa ly cách với ngài và ngài chỉ là kẻ quan sát
trực nhận sự đau khổ, hay sự đau khổ kia chính là ngài.
Khi không còn kẻ quan sát đang đau khổ thì sự đau khổ có còn khác biệt
với ngài ? Chính ngài là sự đau khổ, phải thế không ? Ngài không phải
tách lìa với sự đau đớn – ngài chính là sự đau đớn . Cái gì xảy ra ? Lúc
ấy, không còn nhãn hiệu nữa, không còn đặt tên cho sự đau khổ, rồi xua
đuổi nó đi, và chính ngài chỉ là sự đau đớn kia, cảm giác kia, cảm thức



về nỗi quằn quại kia. Khi ngài chính là những thứ ấy thì cái gì xảy ra ?
Khi ngài không còn đặt tên cho sự đau khổ, khi không còn sự sợ hãi nào
đối với nỗi đau khổ ấy thì tâm điểm của cảm thức có còn liên hệ với nỗi
khổ ấy ? Nếu tâm điểm của cảm thức còn liên hệ với nỗi khổ ấy thì lúc
ấy cảm thức vẫn còn sợ hãi đau khổ. Thế là cảm thức phải tác động và
làm một việc gì đó để đối phó sự việc. Nhưng nếu tâm điểm của cảm
thức là nỗi đau khổ ấy thì lúc ấy ngài làm gì ? Không làm gì cả, phải thế
không ? Nếu ngài chính là sự đau khổ và ngài không chấp nhận nó,
không đặt nhãn hiệu cho nó, không xua đuổi nó, nếu ngài là nó, thì cái gì
xảy đến ? Ngài còn nói rằng ngài đau khổ nữa thôi ? Cố nhiên là một sự
chuyển hóa toàn triệt xảy ra. Lúc ấy không còn ai nói, “tôi đau khổ”, bởi
vì không còn tâm điểm nào của cảm thức để mà đau khổ ; tâm điểm của
cảm thức chỉ đau khổ bởi vì chúng ta không bao giờ khảo sát bản chất
của tâm điểm ấy. Chúng ta chỉ sống từ danh từ này sang đến danh từ
khác, từ phản ứng này đến phản ứng khác. Chúng ta không bao giờ nói,
“Hãy để cho tôi nhìn thấy sự thể đau khổ kia là sự thể gì”. Ngài không
thể nhìn thấy bằng sự cưỡng ép, bằng kỷ luật. Ngài phải nhìn một cách
chú tâm, với sự thông cảm tự nhiên. Lúc ấy, ngài sẽ thấy rằng điều mình
gọi là đau khổ, đau đớn, điều mình trốn tránh, và kỷ luật giới luật, tất cả
những thứ này tiêu ma đi mất. Khi nào tôi không còn dính líu liên hệ với
một sự thể như là một thực thể tách biệt bên ngoài thì vấn đề không còn
đó nữa ; lúc nào tôi lại có có thể hệ liên quan với sự thể như là thực thể
bên ngoài tôi thì lúc ấy vấn đề lại xuất hiện. Khi nào tôi còn coi sự đau
khổ như là một cái gì ở bên ngoài, như tôi đau khổ vì tôi mất người anh,
vì tôi không có tiền, vì thế này hay thế kia, khi tôi còn coi sự đau khổ
như thực thể bên ngoài như vậy thì tôi đã đặt liên quan giao hệ với nó và
chính liên hệ ấy chỉ là giả tưởng. Nhưng nếu tôi chính là nó, nếu tôi nhìn
thấy sự kiện ấy, lúc ấy mọi sự sẽ được chuyển hóa, mọi sự mang một ý
nghĩa khác biệt. Lúc ấy mình chú tâm trọn vẹn, chú tâm nguyên vẹn và
điều được chú ý hoàn toàn thì được hiểu và được giải tan, lúc ấy mình
không còn sợ hãi nữa ; do đó, chữ “đau khổ sầu muộn” cũng không hiện
hữu nữa.
 
 



8.  VỀ TRỰC THỨC
 
 

HỎI : Sự khác nhau giữa trực thức và nội quan là gì ? Ai có trực thức
trong sự trực thức ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta hãy khảo sát trước tiên về ý nghĩa của sự 
nội quan. Nói về nội quan, chúng ta muốn nói về sự nhìn lại nội tâm 
mình, khảo sát nội tâm mình. Tại sao mình lại khảo sát bản thân ? Để mà 
cải thiện thăng tiến, để mà thay đổi, để mà biến đổi. Ngài khảo sát nội 
tâm để mà trở nên một cái gì đó, nếu không thế thì ngài sẽ không mải 
miết bận bịu với việc nội quan ấy. Ngài sẽ không khảo sát bản thân nếu 
ngài không có khát vọng biến đổi, chuyển hóa, trở nên một cái khác hẳn 
hiện thể của ngài. Đó là lý do dễ thấy cắt nghĩa tại sao có việc nội quan. 
Tôi nổi giận và tôi khảo sát nội tâm, khảo sát bản thân, để mà phá tan 
giải trừ cơn giận hoặc để mà biến đổi hoặc biến chuyển sự giận dữ. Khi 
nào mình còn khát vọng biến đổi hoặc biến chuyển những đáp ứng, 
những phản ứng của bản ngã, nghĩa là khi nào mình còn muốn nội quan 
thì khi đó mình luôn luôn còn có cứu cánh trước mặt, rồi lúc nào cứu 
cánh ấy không đạt tới được thì lúc ấy mình cảm thấy buồn bực chán mứa 
phiền muộn. Do đó, sự nội quan thường khi hay đi đôi với nỗi buồn bực 
chán chường. Tôi không biết rằng ngài có để ý mỗi khi ngài khảo sát nội 
tâm , khi ngài nhìn vào tâm khảm mình để thay đổi chuyển hóa bản thân 
thì ngay lúc ấy một cơn buồn chán đã dâng tràn lấn áp tâm tư mình. 
Mình phải cầm cự chiến đấu với đợt sóng buồn chán lấn tràn nội tâm ; 
ngài phải tự khám xét nội tâm luôn luôn để vượt qua tâm thái sầu muộn 
của mình vân vân. Sự nội quan là một tiến trình liên tục không ngừng vì 
đó là một tiến trình chuyển hóa hiện thể thành ra một sự thể khác hẳn 
hiện tại. Hiển nhiên đây đúng là những gì xảy ra mỗi khi chúng ta khảo 
sát nội tâm , mỗi khi chúng ta cắm cúi chìm ngập trong hành động ấy. 
Tiến trình tích lũy luôn luôn hiện hữu trong hành động ấy. , bản ngã khảo 
sát một sự thể nào đó để biến chuyển sự thể ấy, do đó sự xung đột lưỡng 
nguyên luôn luôn xuất hiện và tạo ra tiến trình vô vọng phẫn chí. Không 
bao giờ có được một lối thoát nào cả ; và khi ý thức được sự phẫn chí vô 
vọng ấy, mình lại bị phiền muộn chán chường lấn áp tâm tư.



Trực thức thì hoàn toàn khác hẳn. Trực thức là quan sát mà không kết án
qui trách. Trực thức đem đến sự giao cảm, bởi vì lúc ấy không còn sự kết
án phán xét, không còn tinh thần đồng hóa mà chỉ còn sự quan sát im
lặng. Nếu tôi muốn hiểu bất cứ việc gì thì tôi phải quan sát , tôi không
nên chỉ trích phê phán, tôi không nên kết án , tôi không nên đeo đuổi nó
vì nó đem đến sự khoái lạc sung sướng hoặc tôi không nên tránh nó vì nó
đem đến sự phiền muộn . Lúc ấy mình chỉ nên quan sát sự kiện một cách
im lặng. Không nên đặt cứu cánh nào trước mặt mà chỉ nên có trực thức
về mọi sự đúng như là lúc phát khởi xuất hiện. Sự quan sát ấy và sự
thông hiểu việc quan sát ấy sẽ chấm dứt mỗi khi mình phê phán kết án,
đồng hóa, hoặc biện minh . Sự nội quan là tự cải thiện, do đó nội quan
chỉ là tính cách duy ngã, vị kỷ. Trực thức không phải là tự cải thiện. Trái
lại, đó là sự chấm dứt của bản ngã, cái "tôi" , chấm dứt luôn tất cả những
di tích đặc thù của bản ngã, những kỷ niệm hồi tưởng, những yêu sách
đòi hỏi và những khát vọng đeo đuổi . Trong sự nội quan lại có cả tinh
thần đồng hóa và sự phê phán kết án. Trong sự trực thức không hề có
tinh thần đồng hóa và phê phán kết án, do đó, không hề có sự tự cải
thiện. Có sự khác nhau rõ rệt giữa nội quan và trực thức.
Kẻ nào muốn cải thiện bản thân thì không thể nào có thể ý thức được, có
thể trực thức được, bởi vì sự cải thiện ngụ ý là sự phê phán kết án và đạt
tới một kết quả nào đó. Trái lại trong khi trực thức thì chỉ có sự quan sát
mà không kết án phê phán, không phủ nhận hoặc chấp nhận. Sự trực
thức kia bắt đầu khởi phát với những sự vật ngoại giới, khi ý thức trực
tiếp với những sự vật, với thiên nhiên. Trước tiên trực thức về những sự
vật chung quanh mình khi nhạy cảm đối với những sự vật, với thiên
nhiên, rồi với con người tức là giao cảm trong tương quan liên hệ, rồi
đến trực thức về những ý tưởng . Trực thức là nhạy cảm trước những sự
vật , trước thiên nhiên, trước con người, trước những ý tưởng, sự trực
thức này không phải gồm có những tiến trình ly cách nhau mà chỉ là một
tiến trình duy nhất. Đó là sự quan sát thường xuyên đối với mọi sự vật,
đối với mọi tư tưởng, cảm giác và hành động, mỗi khi những thứ ấy phát
hiện trong nội tâm mình. Vì sự trực thức không có tính cách kết án phê
phán, cho nên không có sự tích lũy tâm thức. Ngài chỉ phê phán khi ngài



có một tiêu chuẩn, nghĩa là có sự tích lũy tâm thức, do đó, có cả sự cải
thiện bản ngã.
Trực thức là hiểu những sinh hoạt của bản ngã, của cái "tôi", trong tương
giao với con người, với những ý tưởng và với những sự vật . Trực thức
ấy xảy ra từ giây phút này đến giây phút khác, vì thế mình không thể
thực hành tôi luyện trực thức được. Khi ngài thực hành tôi luyện một
điều gì đó thì điều ấy trở nên một thói quen, và trực thức không phải là
thói quen. Trí óc kẻ nào bị vướng trong thói quen thì không thể nào nhạy
cảm được, trí óc ấy chỉ tác động sinh hoạt trong khuôn mòn lối cũ của
một hành động đặc thù nào đó, trí óc ấy trở nên nhạt nhẽo, đần độn
không uyển chuyển, trái lại trực thức đòi hỏi mình phải uyển chuyển linh
động thường xuyên . Điều này không hẳn khó hiểu. Mình thường uyển
chuyển linh động thức tỉnh mỗi khi mình thực sự lưu tâm say mê một sự
việc gì đó, như mỗi khi mình chú tâm ngắm nhìn đứa con của mình, vợ
mình, cây cỏ, cây lá, chim chóc. Mình quan sát mà không kết án, không
có tinh thần đồng hóa ; do đó, trong sự quan sát ấy, mình đạt tới sự giao
cảm trọn vẹn ; người quan sát và vật được quan sát đều hoàn toàn nằm
trong sự giao cảm. Sự kiện này thường xảy ra trong thực tế mỗi khi mình
để ý chú tâm đến một việc gì một cách thâm trầm sâu thẳm.
Vì thế có một sự khác nhau triệt để giữa trực thức và sự cải thiện phóng
ngã của nội quan. Sự nội quan chỉ dẫn đến sự phẫn chí tuyệt vọng, đưa
đến nhiều xung đột sâu xa rộng lớn hơn nữa ; trái lại trực thức là một tiến
trình giải phóng khỏi tác động của bản ngã ; đó là ý thức trực tiếp về
những cử chỉ vận hành của mình trong đời sống thường nhật, về tư tưởng
của mình, về hành động của mình và ý thức trực tiếp về người khác,
quan sát hắn, để ý chú tâm đến hắn. Mình chỉ có thể làm được như vậy
khi mình yêu một người nào đó, khi mình để ý chú tâm sâu sắc đến một
việc gì đó ; khi mình muốn tự hiểu mình, toàn thể hiện tính của mình,
trọn vẹn nội dung của bản thể, chứ không phải chỉ một đôi tầng lớp ý
thức nông cạn, lúc ấy thì hiển nhiên không thể còn có sự kết án qui trách
nữa. Lúc ấy, tôi phải cởi mở đón nhận tất cả tư tưởng , cởi mở đón nhận
tất cả mọi cảm giác xúc động , cởi mở đón nhận tất cả mọi cảm trạng tâm
thức , cởi mở đón nhận tất cả mọi sự áp chế bức bách tinh thần, và khi
mình có được trực thức phát rộng ra bao la, mình lại càng được tự do



rộng rãi hơn nữa để thoát khỏi sự vận hành kín đáo của những tư tưởng,
của những động lực và của những sự truy cầu tìm kiếm. Trực thức là tự
do, trực thức đem đến tự do, tạo tác ra tự do trái lại sự nội quan chỉ tăng
trưởng sự xung đột , tiến trình của sự đóng nhốt bản thân, do đó, luôn
luôn vẫn là sự phẫn chí và sợ hãi hiện hữu trong tiến trình ấy. Người đặt
câu hỏi cũng muốn biết chủ thể của sự trực thức là ai. Khi ngài trải qua
bất cứ kinh nghiệm nào sâu thẳm, thì cái gì xảy ra ? Khi ngài trải qua
kinh nghiệm như thế, ngài có ý thức trực tiếp rằng ngài đang trải qua
kinh nghiệm ? Khi ngài nổi giận ngay trong khoảnh khắc nổi giận ấy
hoặc ghen tuông hoặc vui sướng ngài có ý thức trực tiếp rằng ngài đang
vui hoặc ngài đang giận ? Chỉ đến lúc nào kinh nghiệm đã chấm dứt rồi
thì mới hiện hữu người kinh nghiệm và điều kinh nghiệm. Rồi lúc ấy,
người kinh nghiệm quan sát điều kinh nghiệm, đối tượng của kinh
nghiệm. Ngay vào lúc kinh nghiệm không hề có người quan sát và cũng
không có điều quan sát ; chỉ có sự hiện nghiệm thôi. Phần đông chúng ta
không hề hiện nghiệm. Chúng ta luôn luôn đứng bên ngoài trạng thái
hiện nghiệm ; do đó, chúng ta mới đặt câu hỏi về chủ thể của người quan
sát, như câu hỏi “ai có trực thức ?”. Hiển nhiên câu hỏi như vậy là một
câu hỏi sai, phải thế không ? Vào lúc xảy ra hiện nghiệm, không có
người ý thức, cũng không có đối tượng mà hắn ý thức. Không có người
quan sát và cũng không có đối tượng quan sát mà chỉ có trạng thái hiện
nghiệm. Hầu hết chúng ta đều cảm thấy vô cùng khó khăn khi sống trong
trạng thái hiện nghiệm, bởi vì việc ấy đòi hỏi mình phải uyển chuyển phi
thường, nhanh nhẹn, đạt tới một cấp độ nhạy cảm cao sâu ; và điều này
không thể thực hiện được khi mà chúng ta đang đeo đuổi một kết quả
nào đó, khi chúng ta muốn thành công, khi chúng ta có một cứu cánh
trước mặt, khi chúng ta đang tính toán – tất cả những thứ này đều đem
đến sự phẫn chí tuyệt vọng. Kẻ nào không đòi hỏi bất cứ điều gì cả, kẻ
nào không tìm kiếm một cứu cánh , không đi tìm cầu cạnh một thành quả
với tất cả ngụ nghĩa chứa đựng trong thành quả ấy, kẻ ấy mới sống trong
trạng thái hiện nghiệm thường xuyên. Lúc ấy, mọi sự mới vận chuyển
mới mang một ý nghĩa ; không có gì cũ kỹ cả, không có gì là lặp lại
nhàm chán cả, bởi vì hiện thể thì không bao giờ cũ cả. Sự thách thức của
đời sống vẫn luôn luôn mới lạ. Chỉ có sự đáp ứng của mình đối với thách



thức kia là cũ thôi ; sự cũ kỹ kia tạo ra dấu vết còn lại, tức là ký ức người
quan sát, kẻ tự phân cách mình ra ngoài điều quan sát, phân cách mình ra
ngoài sự thách thức, ngoài kinh nghiệm. Ngài có thể thí nghiệm điều này,
tự thể nghiệm lấy một cách rất giản dị và một cách rất dễ dàng. Lần sau,
mỗi khi ngài nổi giận hay ghen tuông hay gian tham hay bạo động hay
bất cứ trong tâm trạng nào, ngài hãy ngắm nhìn bản thân , tự ngắm nhìn
mình. Trong trạng thái ấy, “ngài” không hiện hữu. Lúc ấy, chỉ có trạng
thái hiện thể thôi. Sau đó, một giây phút sau, khi ngài đặt tên , gọi danh
tâm trạng mình, ngài gọi nó là sự ghen tuông, sự giận dữ, lòng gian tham
; thế là ngài đã lập tức tạo ra người quan sát và điều được quan sát, người
thể nghiệm và điều được thể nghiệm. Khi có người kinh nghiệm và điều
được kinh nghiệm thì lúc ấy người kinh nghiệm cố gắng biến chuyển
kinh nghiệm, thay đổi nó, nhớ tưởng bao nhiêu việc về kinh nghiệm ấy
vân vân, do đó, mình đã duy trì giữ lại sự phân chia giữa bản thân và
điều được thể nghiệm. Nếu ngài không gọi tên cảm giác ấy – có nghĩa là
ngài không tìm kiếm một kết quả , ngài không kết án phê phán, ngài chỉ
im lặng ý thức trực tiếp về cảm giác kia – lúc ấy ngài sẽ thấy rằng không
có người quan sát và điều quan sát trong cảm trạng ấy, bởi vì người quan
sát và điều quan sát chỉ là một hiện tượng đồng nhất liên hợp vì thế chỉ
có sự hiện nghiệm thôi.
Thế là sự nội quan và sự trực thức đều hoàn toàn khác nhau. Sự nội quan
dẫn đến sự phẫn chí tuyệt vọng, dẫn đến thêm nhiều xung đột tranh chấp,
vì sự nội quan ngụ đựng ý nghĩa của lòng thèm khát thay đổi và sự thay
đổi chỉ là sự liên tục biến dạng. Trực thức là trạng thái không còn sự phê
phán, sự biện minh hay đồng hóa, do đó, mới thực hiện được sự giao
cảm trong trạng thái trực thức tiêu cực linh động, không còn có người thể
nghiệm, cũng chẳng có điều được thể nghiệm.
Sự nội quan chính là một hình thức của sự tăng trưởng bản ngã, bành
trướng bản ngã và không bao giờ có thể dẫn tới chân lý, bởi vì đó luôn
luôn là một tiến trình bưng bít bản thân ; trái lại, trực thức là một trạng
thái mà chân lý có thể thành hình được, chân lý của hiện thể, chân lý đơn
giản của cuộc hiện hữu thường nhật. Chỉ khi nào chúng ta hiểu được
chân lý đời sống thường nhật thì chúng ta mới có thể đi xa được. Ngài
phải bắt đầu ngay những gì gần bên mình thì mới đi xa được, nhưng



phần đông chúng ta đều muốn nhảy vọt thật nhanh, muốn đi thật xa mà
không hiểu được những gì gần nhất bên mình. Khi chúng ta hiểu được
những gì gần gũi nhất bên mình thì chúng ta sẽ thấy rằng không có
khoảng cách giữa xa và gần. Không có khoảng cách – sự bắt đầu và sự
chấm dứt chỉ là một thôi.
 
 

9. VỀ SỰ TƯƠNG GIAO
 
 

HỎI :  Ngài thường nói về tương giao, nhưng đối với ngài, tương giao có 
nghĩa là gì ?
KRISHNAMURTI :  Trước tiên hết, không có cái gì gọi là biệt lập cả. Ở 
đời là liên hệ với mọi sự, không có liên hệ tương giao thì không có sự 
hiện hữu. Đối với chúng ta , tương giao có nghĩa là gì ? Đó là sự thách 
thức và đáp ứng liên giao giữa hai người, giữa các ngài và tôi, ngài ném 
ra sự thách thức và tôi đón nhận sự thách thức ấy hoặc tôi đáp ứng sự 
thách thức ấy ; đồng thời tôi cũng quăng ném ra sự thách thức cho các 
ngài . Sự tương quan giữa hai người tạo ra xã hội ; xã hội không đứng 
riêng biệt bên ngoài các ngài và tôi ; đám đông quần chúng không là một 
thực thể ly khai riêng biệt, nhưng chính các ngài và tôi trong tương quan 
của chúng ta đối với nhau đã tạo ra đám đông quần chúng, đoàn thể, xã 
hội. Sự tương quan là sự trực thức về hỗ tương liên hệ giữa hai người. 
Tương giao kia thường được xây dựng trên nền tảng nào ? Có phải nó 
thường được xây dựng trên sự viên dung liên kết, sự giúp đỡ hỗ tương ? 
Ít nhất, chúng ta cho rằng đó là sự tương trợ tương thân, vân vân, nhưng 
trong thực tế, bên ngoài lời lẽ ngôn từ, bên ngoài bức màn tình cảm mà 
chúng ta ném cho nhau qua lại, tương giao kia thực sự đã được đặt trên 
căn bản nào ? Phải chăng trên sự thỏa mãn hỗ tương ? Nếu tôi không làm 
vui lòng ngài, ngài bỏ rơi tôi ; nếu tôi làm vui lòng ngài, ngài chấp nhận 
tôi như vợ ngài hoặc như người láng giềng của ngài hoặc như bạn của 
ngài. Đó là sự kiện dễ thấy.
Gia đình, ngài gọi gia đình là gì ? Hiển nhiên đó là tương giao thâm
thiết, tương giao thâm cảm. Trong gia đình ngài, trong mối tương giao
của ngài với vợ ngài, với chồng ngài, có giao cảm trong mối tương giao



ấy không ? Nhất định đó là điều chúng ta muốn nói trong tương giao,
phải thế không ? Tương giao có nghĩa là giao cảm, đồng điệu, thanh ứng
khí cầu, tâm đầu ý hợp mà không có sự sợ hãi nào cả, được tự do phóng
khoáng hiểu biết lẫn nhau, giao tiếp, trao đổi chia sẻ, thông đạt một cách
trực tiếp. Cố nhiên tương giao có nghĩa là đồng điệu tâm ý với người
khác. Ngài có thế không ? Ngài có thông cảm, tâm đầu ý hợp với vợ ngài
? Có lẽ ngài thông cảm trên bình diện thân xác , nhưng đó không phải là
tương giao. Ngài và vợ ngài sống mỗi người mỗi bên đối nghịch bị chắn
ngang bởi bức tường quạnh quẽ cô lập, có phải thế không chứ ? Ngài có
những sự truy cầu đeo đuổi, những tham vọng của ngài và bà thì có
những truy cầu tham vọng của bà. Ngài sống đằng sau bức tường và
thỉnh thoảng nhìn qua đầu tường ngó qua bên kia – và ngài gọi đó là
tương giao quan thiết. Đó là một sự kiện , phải thế không ? Ngài có thể
phóng đại sự kiện ấy, thoa dịu, dùng nhiều lời lẽ đẹp đẽ để diễn tả sự
kiện ấy nhưng đó vẫn là sự kiện – nghĩa là ngài và kẻ khác kia đều sống
trong tâm trạng cô lập quạnh quẽ, và nàng gọi đời sống cô quạnh kia là
tương giao quan thiết.
Khi có tương giao thực thụ giữa hai người, nghĩa là chỉ có sự đồng tâm
ý, sự giao cảm giữa hai người thì sự kiện này mang nhiều ngụ nghĩa
phong phú. Lúc ấy, không còn sự cô lập nữa ; chỉ có tình thương và
không có trách nhiệm hay bổn phận. Chỉ có những kẻ bị cô lập đàng sau
bức tường ngăn cách mới nói đến bổn phận và trách nhiệm. Một người
thương yêu không nói về trách nhiệm – hắn thương yêu thôi. Do đó, hắn
chia sẻ với người khác niềm vui, nỗi buồn, tiền bạc. Gia đình của các
ngài có thế không ? Ngài có giao cảm trực tiếp với vợ ngài, với con cái
ngài ? Cố nhiên là không. Vì thế gia đình chỉ là một cớ để duy trì tên tuổi
hoặc truyền thống của ngài, ban cho ngài những điều ngài muốn, về
phương diện tình dục hay tâm lý, thế là gia đình trở nên một phương tiện
duy trì bản thân, duy trì dòng họ tên tuổi ngài. Đó là hình thức của sự bất
tử và trường cửu. Gia đình cũng được dùng như một phương tiện để thỏa
mãn mình. Tôi lợi dụng khai thác những kẻ khác một cách tàn nhẫn
trong thương trường doanh nghiệp, trong chính trường hay trong xã hội,
nhưng về nhà tôi lại cố gắng nhân từ, rộng lượng, hiền hòa. Thực là phi
lý ! Hoặc tôi không thể sống nổi với thế giới bên ngoài, tôi muốn được



thanh bình bên trong, cho nên tôi rút lui về nhà, về với gia đình. Tôi cảm
thấy đau đớn trong thế giới bên ngoài, và tôi về nhà, cố gắng tìm tiện
nghi an ủi. Thế là tôi dùng sự tương giao như một phương tiện để thỏa
mãn, nghĩa là tôi không muốn bị quấy rầy trong tương giao của tôi với
người đời.
Do đó, người ta chỉ tìm tương giao để được thỏa mãn với nhau ; khi ngài
không tìm được thỏa mãn, ngài liền thay đổi tương giao ; hoặc ngài ly dị
hoặc ngài sống chung với nhau nhưng tìm thỏa mãn nơi khác hoặc ngài
đi tìm từ tương giao này đến tương giao khác cho đến lúc ngài thấy được
những gì ngài tìm kiếm – tức thỏa lòng thỏa mãn, và cảm giác được che
chở, bảo bọc bản thân, được tiện nghi ấm cúng. Tựu chung, đó là ý nghĩa
của tương giao chúng ta ở đời, và đó là sự thực. Người ta tìm tương giao
để có thể có được an ninh bảo đảm, để cá nhân mình được sống trong
trạng thái an lành, trong trạng thái thỏa mãn, trong trạng thái ngu si đần
độn – tất cả thứ này luôn luôn gây ra xung đột tranh chấp, phải thế không
? Nếu ngài không thỏa mãn được tôi và tôi lại đi tìm kiếm thỏa mãn thì
hiển nhiên phải xảy ra xung đột tranh chấp, bởi vì chúng ta đều tìm kiếm
an ninh với nhau ; khi mà sự an ninh ấy trở nên bấp bênh thì ngài trở
thành ghen tuông , trở thành bạo động, trở thành chiếm hữu, vân vân. Vì
thế tương giao luôn luôn đưa đến kết quả là sự chiếm hữu, sự phê phán
kết án, những đòi hỏi chấp hữu của bản ngã trong việc tìm kiếm sự an
ninh, sự tiện nghi và sự thỏa mãn và hiển nhiên tình thương không thể
nào hiện hữu trong những tâm thái như vậy.
Chúng ta nói về tình yêu , chúng ta nói về trách nhiệm, bổn phận, nhưng
sự thực không có tình yêu ; sự tương quan chỉ được xây dựng trên sự
thỏa mãn, tác dụng của việc ấy có thể thấy được trong nền văn minh hiện
nay. Trong tư cách đối xử của chúng ta với vợ, con cái, láng giềng, bạn
bè là điều chứng tỏ rằng thực sự không có tình thương gì cả trong mối
tương giao của chúng ta . Đó chỉ là chung nhau tìm kiếm sự thỏa mãn. Vì
sự kiện như thế, mục đích của tương giao là gì ? Ý nghĩa tối thượng của
tương giao là gì ? Nếu ngài tự quan sát mình trong tương giao với những
kẻ khác, ngài có thấy rằng tương giao chỉ là một tiến trình mở bày bản
thân ? Có phải sự tiếp xúc của tôi với ngài đã hé mở trạng thái hiện thể
riêng lẻ của tôi, nếu tôi đủ linh động tỉnh thức để ý thức về phản ứng



riêng lẻ của tôi trong tương giao ? Sự tương giao thực ra là một tiến trình
vén bày bản thân tức là một tiến trình tự tri ; trong sự vén mở kia mình
thấy bao nhiêu là sự việc không đẹp, những tư tưởng bất an khó chịu,
những hành vi không tốt. Vì tôi không thích những gì tôi khám phá ra,
cho nên tôi chạy trốn tương giao nào khó chịu đựng nổi, để tìm tương
giao nào khả dĩ dễ thở, dễ chịu. Do đó, tương giao không có ý nghĩa gì
đáng kể mỗi khi chúng ta chỉ tìm kiếm sự thỏa mãn hỗ tương , nhưng sự
tương giao trở nên có ý nghĩa phi thường mỗi khi tương giao là một
phương tiện để vén mở bản thân và tìm hiểu bản thể.
Tựu trung, không có tương giao trong tình thương, phải thế không ? Chỉ
khi nào ngài yêu thương và mong mỏi sự đáp trả cho tình thương của
mình thì lúc ấy mới có tương giao. Khi ngài yêu thương nghĩa là khi ngài
dâng hiến bản thể trọn vẹn của mình cho một đối tượng một cách hoàn
toàn, toàn diện, thì lúc ấy không có tương giao nào cả.
Nếu ngài thực sự yêu thương, nếu thực sự có một tình thương như vậy,
lúc ấy thực là một điều tuyệt vời. Trong tình thương như vậy không hề
có sự bất hòa va chạm, không có người này người kia, mà chỉ có sự đồng
nhất toàn triệt. Đó là một trạng thái nguyên tính, hiện thể toàn diện. Có
những khoảnh khắc như vậy, những giây phút hy hữu, hạnh phúc, đầy
niềm vui chan chứa tràn trề, khi mà có tình yêu trọn vẹn , cảm thông toàn
diện. Điều thường xảy ra là tình yêu không được mình chú trọng mà chỉ
chú trọng đến người yêu, đối tượng của tình yêu trở nên quan trọng ,
người mình yêu trở nên quan trọng, chứ không phải chính tình yêu. Lúc
ấy đối tượng của tình yêu trở nên quan trọng vì nhiều lý do khác nhau,
hoặc sinh lý, ngôn từ, hoặc lòng thèm khát, muốn được thỏa mãn, muốn
được thư thái tiện nghi, vân vân, khi đối tượng của tình yêu trở nên quan
trọng thì tình yêu phải lùi đi. Lúc ấy sự chiếm hữu, sự ghen tuông, và
những yêu sách tạo ra xung đột, và tình yêu càng lúc càng lùi xa ; tình
yêu càng lùi xa thì vấn đề tương quan càng mất vị thế quan trọng, giá trị
và ý nghĩa. Vì thế tình yêu, tình thương là một trong những điều khó
hiểu nhất. Tình yêu không thể đến do sự cưỡng bức đòi hỏi của tri thức,
tình yêu không thể được tạo thành bởi những phương sách, phương tiện
và kỷ luật. Đó là một trạng thái hiện thể mỗi khi những sinh hoạt của bản
ngã đã chấm dứt ; nhưng những sinh hoạt của bản ngã sẽ không chấm



dứt nếu ngài chỉ đàn áp những sinh hoạt ấy, cố ý lẩn tránh hoặc khắc
phục những sinh hoạt ấy. Ngài phải hiểu những sinh hoạt của bản ngã
trong tất cả giai tầng của ý thức. Chúng ta được trải qua những khoảnh
khắc mà chúng ta thực sự yêu thương, khi không có tư tưởng, không có
nguyên động lực gì cả, nhưng những khoảnh khắc như vậy thực là hiếm.
Vì những giây phút như vậy quá hiếm hoi, cho nên chúng ta đeo níu bám
víu vào những giây phút ấy trong trí nhớ và vì thế mới tạo ra bức rào
ngăn cách giữa thực tại sống động và hành động của đời sống thường
nhật.
Để hiểu được tương giao, điều quan trọng là trước tiên phải hiểu được
hiện thể, những gì đang xảy ra trong thực tế đời sống chúng ta trong
những hình thức tế nhị khác nhau ; đồng thời cũng hiểu luôn ý nghĩa
thực sự của tương giao. Tương giao là khai thị cho bản thể ; chính vì
chúng ta không muốn tự khai mở cho mình, cho nên chúng ta mới trốn
ẩn trong tiện nghi an lạc và lúc ấy tương giao mất hết chiều sâu thẳm lạ
thường , mất hết ý nghĩa quan trọng và vẻ đẹp tuyệt vời. Chỉ có tương
giao chân chính mỗi khi có tình yêu, tình thương, nhưng tình thương
không phải là sự tìm kiếm điều thỏa mãn. Tình yêu, tình thương chỉ hiện
hữu mỗi khi mình quên mất tự ngã, mỗi khi có sự cảm thông truyền đạt
trọn vẹn, không phải giữa một hoặc hai điều, mà là cảm thông giao kết
với thực tại tối thượng ; việc này chỉ xảy ra khi nào mình quên mất bản
ngã.
 
 

10. VỀ CHIẾN TRANH
 
 

HỎI:  Làm thế nào chúng ta có thể giải quyết sự hỗn loạn chính trị hiện 
nay và cơn khủng hoảng trên thế giới bây giờ ? Có điều gì một cá nhân 
có thể làm được để chấm dứt trận chiến tranh đang đe dọa hiện nay ? 
KRISHNAMURTI:  Chiến tranh là sự phóng hiện ngoạn mục và đẫm 
máu, phóng hiện ra bên ngoài những gì chứa đựng trong đời sống thường 
nhật của chúng ta , phải thế không ? Chiến tranh chỉ là sự phát biểu bên 
ngoài của trạng thái nội tại trong tâm hồn chúng ta , sự phóng đại của đời 
sống thường nhật chúng ta . Chiến tranh phát hiện ngoạn mục hơn, đẫm 



máu hơn, tàn khốc hơn mọi sự, bởi vì đó là kết quả tập thể của những 
sinh hoạt cá thể. Do đó ngài và tôi là kẻ chịu trách nhiệm cho trận chiến 
tranh hiện nay, và chúng ta làm gì để chấm dứt chiến tranh ? Cố nhiên, 
các ngài và tôi không thể nào ngăn chận được trận chiến tranh vẫn luôn 
luôn đe dọa khắp nơi, vì trận chiến tranh đã diễn tiến lan tràn rồi, chiến 
tranh đã xảy ra rồi, dù hiện tại chỉ rõ rệt nhất là trên bình diện tâm lý , 
trận chiến lại dễ thấy có ảnh hưởng khốc hại hơn hết. Vì chiến tranh đã 
diễn biến vận hành rồi, không ai có thể ngăn chận chiến tranh được nữa – 
những vấn sự quá to tát, quá nhiều, quá dan díu và mọi sự đã bị đưa vào 
cuộc rồi. Tuy nhiên, các ngài và tôi, lúc thấy rằng ngôi nhà đang cháy, có 
thể hiểu được những lý do gây ra hỏa hoạn, chúng ta có thể dời đi nơi 
khác để tránh lửa và xây dựng ở một nơi khác với những vật liệu khác, 
những vật liệu không dẫn hỏa, những vật liệu nào khả dĩ không gây ra 
những trận chiến tranh khác. Đó là tất cả những gì chúng ta có thể làm 
được. Các ngài và tôi, có thể nhìn thấy những gì tạo ra chiến tranh và nếu 
chúng ta thực sự để tâm muốn ngăn chận chiến tranh , lúc ấy, chúng ta có 
thể bắt đầu tự chuyển hóa bản thân, vì bản thân chúng ta chính là nguyên 
nhân của chiến tranh.
Một bà thiếu phụ người Mỹ đến thăm tôi cách đây vài năm vào thời
chiến tranh. Bà nói rằng, bà đã mất đứa con trai bà ở trận chiến tại Ý đại
lợi và bà còn một đứa con trai kế được mười sáu tuổi mà bà muốn đứa
con trai này không phải chết như anh nó vì thế bà muốn bàn bạc với tôi
về vấn đề này. Tôi đưa ý rằng nếu bà muốn cứu sống đứa con trai thứ của
bà thì phải bỏ quốc tịch của bà đi ; bà phải bỏ gian tham bỏ việc tích trữ
chồng chất tài sản tìm kiếm quyền thế , thống trị và phải có tinh thần đơn
giản – chẳng phải chỉ đơn giản trong cách ăn mặc , không phải chỉ đơn
giản ở hình thức bên ngoài, mà phải đơn giản trong tư tưởng của bà,
trong cảm giác và trong tương giao. Bà ấy trả lời, “Như thế thì quá sức
tôi. Ngài đòi hỏi nhiều quá. Tôi không thể làm được như vậy, bởi vì tôi
không đủ sức để biến chuyển những hoàn cảnh”. Thế là chính bà ấy đã
chịu trách nhiệm về sự hủy diệt của đứa con bà.
Chúng ta có thể chế ngự những hoàn cảnh bởi vì chúng ta đã tạo ra
những hoàn cảnh. Xã hội là sản phẩm của tương giao, của tương giao
ngài và tương giao tôi cùng chung với nhau. Nếu chúng ta biến đổi tương



giao của chúng ta thì xã hội biến đổi ; chỉ dựa trên pháp luật , trên sự
cưỡng bức để mà thay đổi xã hội bên ngoài, trong khi ấy mình vẫn thối
nát bên trong tâm tư, nội tâm mình vẫn tiếp tục tìm kiếm quyền thế , địa
vị, thống trị, như thế có nghĩa là phá hủy thế giới bên ngoài, dù thế giới
bên ngoài này có thể được xây dựng một cách kỹ lưỡng, một cách khoa
học đi nữa thì cũng chỉ là phù phiếm. Thế giới nội tâm vẫn luôn luôn
chiến thắng thế giới bên ngoài.
Những gì tạo ra chiến tranh- trên phương diện tôn giáo, chính trị hoặc
kinh tế ? Cố nhiên những nguyên nhân của chiến tranh là tín ngưỡng , tín
ngưỡng vào chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp , vào một ý thức hệ hoặc vào một
tín điều đặc thù nào đó. Nếu chúng ta không có tín ngưỡng mà chỉ có
thiện chí, tình thương và kính trọng lẫn nhau thì lúc ấy không thể nào có
chiến tranh được. Nhưng chúng ta đã được nuôi dưỡng bằng những tín
ngưỡng những ý tưởng và những tín điều, do đó, chúng ta chỉ nuôi
dưỡng sự bất hòa. Cơn khủng hoảng hiện nay có tính cách ngoại lệ, và
đứng trên cương vị con người, chúng ta bắt buộc chọn lựa : hoặc đeo
đuổi con đường xung đột thường trực và chiến tranh liên tục tức là kết
quả của tất cả hành động thường nhật của chúng ta , hoặc tìm thấy những
nguyên nhân của chiến tranh và quay lưng lại với những nguyên nhân ấy.
Cố nhiên nguyên nhân của chiến tranh là lòng khát vọng quyền hành ,
địa vị, uy tín, tiền bạc ; nguyên nhân của chiến tranh cũng là chứng bệnh
mang tên là chủ nghĩa ái quốc hạn hẹp, sùng bái một lá cờ, chứng bệnh
của tương giao tổ chức , sự sùng bái một tín điều. Tất cả những thứ này
là những nguyên nhân của chiến tranh ; nếu đứng trên cương vị của một
cá thể, ngài lại thuộc vào bất cứ một tương giao tổ chức nào, nếu ngài
tham quyền cố vị, nếu ngài ghen ghét đố kỵ, nhất định ngài sẽ tạo ra một
xã hội đi đến sự phá hoại diệt vong. Vì thế mọi sự là tùy thuộc vào các
ngài, chứ không phải tùy thuộc vào những vị lãnh tụ, không phải tùy
thuộc vào những kẻ gọi là chính khách và những hạng người đại loại như
vậy. Mọi sự đều tùy thuộc vào ngài và tôi, nhưng dường như chúng ta
không ý thức được điều ấy. Nếu chúng ta chỉ thực sự một lần cảm thấy
được trách nhiệm của những hành động mình, thì chúng ta có thể chấm
dứt nhanh chóng tất cả chiến tranh, tất cả thống khổ kinh hoàng, chấm
dứt một cách nhanh chóng biết bao ! Tuy nhiên, các ngài đã thấy rõ rằng



chúng ta quá hững hờ lãnh đạm. Chúng ta có được ba bữa ăn mỗi ngày,
chúng ta có công ăn việc làm, chúng ta có những ngân khoản ở nhà băng,
ngân khoản nhỏ, ngân khoản to, và chúng ta lại nói “cầu trời, xin đừng
phiền rầy chúng tôi, hãy để chúng tôi yên thân”. Chúng ta càng leo cao,
chúng ta lại càng muốn được thêm nhiều an ninh, trường tồn, an tâm,
chúng ta lại càng muốn yên thân, muốn mọi sự cố định như thường lệ ;
nhưng mọi sự không thể nào cố định được như thường lệ, bởi vì không
có gì lưu tồn. Mọi sự đều đang phân tán. Chúng ta không muốn đối mặt
với những sự việc này, chúng ta không muốn đối diện với sự kiện rằng
các ngài và tôi phải chịu trách nhiệm đối với cuộc chiến tranh này. Các
ngài và tôi có thể nói về hòa bình, hội nghị, hội thảo chung quanh bàn
tròn và luận bàn mọi sự, nhưng trong tâm thức, đứng về mặt tâm lý,
chúng ta lại thèm muốn quyền hành, địa vị, chúng ta bị thôi thúc bởi lòng
gian tham. Chúng ta gây sự, chúng ta chạy theo lòng ái quốc hẹp hòi,
chúng ta bị buộc trong những tín ngưỡng, những tín điều, mà chúng ta
sẵn sàng hy sinh thân mạng, sẵn sàng tàn sát lẫn nhau. Các ngài có nghĩ
rằng những hạng người như vậy, các ngài và tôi, có thể đem đến hòa
bình trên thế giới ? Muốn có được hòa bình, chúng ta phải hòa bình nơi
tâm thức ; sống một cách hòa bình, thanh bình, có nghĩa là không tạo ra
sự chống đối hiềm khích. Hòa bình không phải là một ý tưởng. Đối với
tôi một lý tưởng chỉ là một lối thoát ly, trốn tránh hiện thể, mâu thuẫn với
hiện thể. Bất cứ một lý tưởng nào cũng đều ngăn chặn lại hành động trực
tiếp đối với hiện thể. Muốn có hòa bình, chúng ta phải thương yêu,
chúng ta không phải sống một cuộc đời lý tưởng mà phải nhìn sự thể như
là sự thể, thực sự như là thế, và tác động trên sự thể, chuyển hóa sự thể.
Khi mà mỗi một người trong chúng ta lại đi tìm sự an ninh tâm lý ; sự an
ninh thể xác cần thiết như cơm, áo, chỗ ở, nhu cầu vật chất phải bị phá
hủy. Chúng ta đều tìm kiếm sự an ninh tâm lý , sự an ninh tâm lý này
không hiện hữu, thế mà chúng ta vẫn tìm kiếm nó, cố sức tìm kiếm nó
qua quyền thế, địa vị, chức tước, tên tuổi – tất cả những thứ này đang
phá hủy sự an ninh vật chất. Đó là một sự kiện dễ thấy, nếu các ngài chịu
khó để tâm vào vấn đề.
Muốn đem đến hòa bình trên thế giới, muốn chấm dứt chiến tranh, mình
phải thực hiện cuộc cách mạng trong cá thể, trong các ngài và tôi. Cuộc



cách mạng kinh tế chỉ là vô nghĩa, nếu cuộc cách mạng kinh tế này thiếu
mất cuộc cách mạng nội tâm, vì sự đói kém là kết quả của sự bất tương
ứng giữa những điều kiện kinh tế và sự bất tương ứng của những điều
kiện kinh tế này phát sinh từ những trạng thái tâm lý của chúng ta như
lòng tham, lòng đố kỵ, ghen ghét, thiếu thiện chí và lòng chiếm hữu.
Muốn chấm dứt đau đớn thống khổ, đói kém, chiến tranh thì mình phải
làm một cuộc cách mạng tâm thức, nhưng rất ít người chịu đối mặt với
sự thật này. Chúng ta sẽ vẫn tiếp tục bàn cãi về hòa bình, đặt kế hoạch
lập pháp, tạo ra những liên minh mới, Liên Hiệp quốc, vân vân và vân
vân, nhưng chúng ta sẽ không đạt được hòa bình, bởi vì chúng ta sẽ
không chịu bỏ địa vị chúng ta , quyền thế của chúng ta , tiền bạc, tài sản,
đời sống ngu xuẩn của chúng ta . Chỉ nương cậy vào những kẻ khác, là
một việc hoàn toàn phù phiếm, những kẻ khác không thể nào đem đến
hòa bình cho chúng ta, không có vị lảnh tụ nào sắp mang hòa bình tới
cho chúng ta , không có chính quyền nào, không có quân đội nào, không
có quốc gia nào có thể làm được việc ấy. Chỉ là một điều khả dĩ mang
đến hòa bình là sự chuyển hóa nội tâm, chính sự chuyển hóa nội tại này
sẽ đưa tới hành động ở ngoại giới. Sự chuyển hóa nội tâm không phải là
sự cô lập. không phải là lùi tránh hành động ngoại giới. Trái lại, chỉ có
hành động chính đáng khi nào có sự suy tư chính đáng, và chỉ có sự suy
tư chính đáng là khi nào có sự tự tri. Không thể nào có hòa bình được
nếu mình không tự hiểu mình.
Muốn chấm dứt chiến tranh bên ngoài, các ngài phải bắt đầu chấm dứt
chiến tranh bên trong tâm hồn các ngài . Một số người ngồi đây sẽ gật
đầu và nói, “tôi đồng ý” và bước ra về, rồi cũng tiếp tục làm lại y hệt
những gì mình đã làm từ mười hoặc hai mươi năm nay. Sự đồng ý của
các ngài chỉ có tính cách ngôn từ và không có ý nghĩa gì cả, vì sự đồng ý
hờ hững của các ngài không thể chận đứng được nỗi thống khổ và chiến
tranh của nhân loại hiện nay. Chỉ có thể chận đứng được mọi nỗi khốn
khổ đao binh này khi nào các ngài ý thức được nỗi hiểm họa, khi các
ngài ý thức được trách nhiệm của các ngài khi ngài không để trách nhiệm
ấy cho một kẻ nào khác. Nếu các ngài ý thức được nỗi đau đớn hiện nay,
nếu các ngài thấy được sự đòi hỏi cấp bách hành động trực tiếp không trì
hoãn thì lúc ấy các ngài sẽ tự chuyển hóa bản thân ; hòa bình chỉ có thể



xuất hiện khi nào chính các ngài đã hòa bình trong bản thân , khi nào
chính các ngài sống hòa thuận với người láng giềng của các ngài.
 
 

11.  VỀ SỰ SỢ HÃI
 
 

HỎI :  Làm thế nào tôi giải trừ được sợ hãi đang tác động trên mọi sinh 
hoạt của tôi ?
KRISHNAMURTI :  Đối với chúng ta, sợ hãi có nghĩa là gì ? Sợ cái gì ? 
Có nhiều loại sợ hãi và chúng ta không cần phải phân tách đủ mọi loại sợ 
hãi. Tuy nhiên chúng ta có thể thấy rằng nỗi sợ hãi chỉ xuất hiện , mỗi 
khi sự lý hội của chúng ta về mối tương quan ở đời sống không được 
trọn vẹn toàn diện. Sự tương quan không phải chỉ là giữa người đời mà 
còn là giữa chúng ta và thiên nhiên, giữa chúng ta và tài sản, giữa chúng 
ta và những ý tưởng ; khi mà tương quan kia không được hiểu trọn vẹn 
thì sự sợ hãi phải xuất hiện. Đời sống là tương quan. Hiện thể là liên thể, 
không có tương quan thì không có đời sống. Không có gì có thể hiện hữu 
trong sự biệt lập ; khi mà tâm trí vẫn tìm kiếm sự cô lập thì sự sợ hãi 
phải xuất hiện. Sự sợ hãi không phải là một điều trừu tượng ; sự sợ hãi 
chỉ hiện hữu trong liên hệ với một sự thể.
Vấn đề là làm thế nào để tiêu trừ sự sợ hãi ? Trước tiên, mình phải hiểu
rằng bất cứ điều gì đã được chế ngự rồi thì lại phải được khắc phục,
chinh phục thường xuyên lý tưởng. Không có vấn đề nào có thể được
chế ngự, khắc phục rốt ráo ! Mình có thể hiểu vấn đề, chứ không thể
khắc phục vấn đề. Đó là hai tiến trình hoàn toàn khác nhau, và tiến trình
chinh phục, khắc phục chỉ đưa dẫn đến cơn hỗn loạn, nỗi sợ hãi trầm
trọng hơn nữa. Muốn chống chế, thống ngự, tranh chấp với một vấn đề,
hoặc muốn xây tường thành phòng thủ đối trị vấn đề chỉ là tạo thêm
xung đột trầm trọng hơn nữa, trái lại, nếu chúng ta có thể hiểu được sự
sợ hãi, đi sâu vào sự sợ hãi từng bước một, thám hiểm khai phá trọn vẹn
nội dung của sự sợ hãi thì lúc ấy sự sợ hãi sẽ không trở về dưới bất cứ
hình thức nào.
Như tôi đã trình bày, sự sợ hãi không phải là một điều trừu tượng ; sự sợ
hãi chỉ hiện hữu trong tương giao. Đối với chúng ta, sự sợ hãi có nghĩa là



gì ? Rốt ráo rồi chúng ta đều sợ hãi, phải thế không ? Sợ hãi rằng mình
không là gì cả, sợ hãi rằng mình không trở thành cái gì hết. Vậy, mỗi khi
xuất hiện nỗi sợ hãi về việc không là gì cả, về việc không tiến thân, hoặc
sợ hãi về thế giới xa lạ, về sự chết thì mình có thể nào khắc phục được
nỗi sợ hãi kia bằng lòng quyết đoán , bằng một sự kết luận, bằng bất cứ
sự lựa chọn nào ? Cố nhiên là không. Sự đàn áp, sự cao thượng hóa, hoặc
sự tráo trở đổi thay chỉ tạo ra thêm nhiều sự chống đối, phải thế không ?
Do đó, mình không bao giờ có thể chiến thắng sự sợ hãi bằng bất cứ hình
thức kỷ luật nào, bằng bất cứ hình thức chống đối cầm cự nào. Mình phải
nhìn suốt sự kiện, cảm nhận và thể nghiệm sự kiện một cách minh bạch ;
sự sợ hãi không thể nào được khắc phục qua bất cứ hình thức phòng vệ
hoặc đối kháng nào, cũng không thể nào giải thoát khỏi sự sợ hãi bằng
cách tìm kiếm câu trả lời hoặc bằng lối giải thích có tính cách trí thức
hoặc ngôn từ.
Vậy thì chúng ta sợ cái gì ? Có phải chúng ta sợ một sự kiện hoặc sợ một
ý tưởng về sự kiện ? Có phải chúng ta sợ sự thể như là thế, hoặc có phải
chúng ta sợ về những gì chúng ta nghĩ về sự thể ấy ? Lấy thí dụ về cái
chết chẳng hạn. Có phải chúng ta sợ sự chết hoặc sợ ý tưởng về cái chết.
Sự kiện là một việc và ý tưởng về sự kiện lại là một việc khác. Có phải
tôi sợ chữ “chết” hoặc sợ chính sự chết ? Bởi vì tôi sợ tiếng, sợ chữ, sợ ý
tưởng, cho nên tôi không bao giờ hiểu được sự kiện, hiểu được sự chết,
tôi không bao giờ nhìn thẳng vào sự kiện, tôi không bao giờ trực tiếp liên
hệ với sự kiện. Chỉ khi nào tôi được hoàn toàn cảm thông với sự kiện thì
mới không có sự sợ hãi. Nếu tôi không cảm thông với sự kiện, lúc ấy sự
sợ hãi mới hiện hữu, và tôi không thể nào có giao cảm tiếp thông với sự
kiện khi mà tôi vẫn có một ý tưởng, một ý kiến, một lý thuyết về sự kiện,
vì thế tôi phải minh bạch sáng suốt tìm hiểu xem có phải tôi sợ tiếng, sợ
chữ, sợ ý tưởng hay là tôi sợ sự kiện. Nếu tôi đối mặt với sự kiện thì
không có gì cần phải hiểu về sự kiện ấy : sự kiện hiện ra ở đó và tôi có
thể tiếp xúc đối đầu với sự kiện. Đàng này, nếu tôi sợ chữ, sợ tiếng, tôi
phải hiểu tiếng, hiểu chữ, đi vào trọn vẹn tiến trình ẩn nghĩa của tiếng
chữ, danh tự.
Chẳng hạn, mình sợ nỗi cô đơn hiu quạnh, sợ đau đớn, sợ cơn quằn quại
da diết của nỗi cô đơn. Nhất định là sự sợ hãi hiện hữu bởi vì mình chưa



bao giờ thực sự ngó thẳng vào nỗi cô đơn, mình chưa bao giờ giao cảm
tiếp thông trọn vẹn với sự cô đơn. Lúc nào mình thực sự cởi mở lộ bày
đón tiếp trọn vẹn sự cô đơn kia thì mình có thể hiểu được thực chất của
sự cô đơn ấy, tuy nhiên, mình vẫn luôn luôn có một ý tưởng , một ý kiến
nào đó về sự cô đơn kia, ý kiến hoặc ý tưởng ấy được đặt trên kiến thức
có sẵn trước ; và chính ý tưởng này, ý kiến này, kiến thức có sẵn trước về
sự kiện , chính những thứ này đã tạo ra sự sợ hãi. Sự sợ hãi hiển nhiên là
kết quả của sự định danh, gọi tên, của sự phóng hiện một biểu tượng để
diễn đạt sự kiện ; nghĩa là sự sợ hãi không phải biệt lập với ngôn từ, chữ,
tiếng, danh tự.
Giả thử tôi có một phản ứng nào đó với sự cô đơn ; nghĩa là tôi cho rằng
tôi sợ mình không là gì cả. Có phải tôi sợ chính sự kiện hay là sự sợ hãi
ấy được khơi dậy là bởi tôi đã có sẵn trước kiến thức về sự kiện, kiến
thức chính là tiếng, chữ, biểu tượng, hình ảnh ? Làm thế nào có sự sợ hãi
về một sự kiện ? Khi tôi đối mặt với một sự kiện, giao cảm trực tiếp với
sự kiện thì tôi có thể nhìn thẳng sự kiện, quan sát nó, do đó, không còn
sự sợ hãi nào về sự kiện cả. Lý do của sự sợ hãi là sự lo sợ của tôi về sự
kiện , về những gì mà sự kiện có thể là thế nào đó hoặc làm sao đó.



Chính ý kiến của tôi, ý tưởng của tôi, kinh nghiệm của tôi, kiến thức của
tôi về sự kiện đã tạo ra sự sợ hãi. Khi nào hãy còn sự diễn đạt sự kiện
thành ra ngôn từ, đặt tên cho sự kiện , rồi đồng hóa hoặc kết án sự kiện,
khi nào tư tưởng hãy còn là phán đoán sự kiện với tư cách là quan sát
viên thì lúc đó nhất định phải có sự sợ hãi. Tư tưởng là sản phẩm của quá
khứ, tư tưởng chỉ có thể hiện hữu qua sự diễn đạt ngôn từ, qua những
biểu tượng, qua những hình ảnh ; khi nào tư tưởng hãy còn đối phó hoặc
diễn dịch sự kiện thì lúc ấy sự sợ hãi vẫn phải còn đó.
Đấy, chính tâm trí đã tạo ra sự sợ hãi, vì tâm trí là tiến trình của tư duy.
Tư duy là ngôn hóa sự thể. Các ngài không thể suy tư mà không dùng
đến chữ, tiếng, biểu tượng, hình ảnh ; những hình ảnh này, tức là những
thành kiến, kiến thức có sẵn trước, mối lo sợ của tâm trí, tất cả những thứ
này đã được phóng ảnh trên sự kiện, và từ đó mới phát khởi sự sợ hãi.
Chỉ được tự do thoát khỏi sự sợ hãi khi nào tâm trí có khả năng nhìn
thẳng vào sự kiện mà không phải diễn dịch sự kiện , mà không phải gọi
tên, đặt một nhãn hiệu cho sự kiện. Điều này thực vô cùng khó khăn, bởi
vì những cảm giác, những phản ứng, những mối lo âu xao xuyến của
chúng ta đều bị tâm trí đồng hóa và đặt tên ngay lập tức. Mình đồng hóa
cảm giác ghen tuông bằng ngôn từ gọi tên cho cảm giác. Có thể nào
không đồng hóa một cảm giác , không gọi danh một cảm giác, mà nhìn
thẳng vào cảm giác và không gọi tên đặt danh cho cảm giác ấy ? Chính
sự đặt tên cho cảm giác đã làm thành sự liên tục tiếp diễn cho cảm giác,
tăng trưởng cường độ của cảm giác. Lúc mình đặt tên, gọi tên cho cái mà
mình gọi là sợ hãi thì ngay lúc ấy mình đã tăng trưởng cảm giác, nhưng
nếu ngài có thể nhìn thẳng vào cảm giác ấy, mà không đặt tên nó, ngài sẽ
thấy rằng cảm giác ấy sẽ tan đi. Do đó , nếu mình muốn hoàn toàn thoát
khỏi sợ hãi , điều quan yếu là hiểu được trọn vẹn tiến trình gọi danh, tiến
trình phóng ngoại những biểu tượng, những hình ảnh, tiến trình đặt tên
cho những sự kiện. Chỉ có thể thoát được sợ hãi khi nào mình tự hiểu
mình. Sự tự hiểu bản thân là sự bắt đầu của minh đức, tức là chấm dứt sự
sợ hãi.
 
 

12. VỀ SỰ BUỒN CHÁN VÀ SỰ HỨNG KHỞI
 



 

HỎI :  Tôi không thiết tha làm việc gì cả, nhưng phần đông mọi người 
đều có vẻ bận rộn hăng hái với nhiều công việc. Tôi không phải đi làm 
để sinh nhai, vì thế tôi không có việc để làm. Tôi có nên bắt đầu làm một 
việc gì hữu ích hay không ?
KRISHNAMURTI :  Trở thành một người làm việc xã hội hoặc một 
người làm việc chính trị hoặc làm việc tôn giáo – phải thế không ? Vì 
ngài không có việc gì khác để làm, cho nên ngài trở thành một người lo 
việc cải thiện xã hội ! Nếu ngài không có việc gì để làm, nếu ngài cảm 
thấy buồn chán ủ ê, vậy tại sao ngài không chịu sống với cảm giác buồn 
chán ủ ê ấy ? Tại sao không là thế ? Nếu ngài cảm thấy sầu muộn ủ rũ thì 
cứ sầu muộn ủ rũ. Đừng tìm cách tìm đường trốn tránh cảm trạng ấy, bởi 
vì cảm giác ủ rũ chán chường của ngài chứa đựng một sự quan trọng bao 
la vô cùng , nếu ngài có thể hiểu cảm giác ấy, sống với cảm giác ấy. Nếu 
ngài nói, “tôi cảm thấy buồn chán, vậy tôi phải một việc gì khác”, nói 
như vậy chỉ là tìm cách chạy trốn sự buồn tẻ và vì phần lớn sinh hoạt của 
chúng ta đều là những sự thoát ly, những cách đào ngũ, chạy trốn ; khi 
chạy trốn lấp lững như vậy, ngài tác hại nhiều hơn là gây lợi, nhất là về 
phương diện xã hội cũng như trong những phương diện khác. Tai hại trở 
nên nặng nề hơn mỗi khi ngài chạy trốn, thay vì ở yên nơi chỗ mình, ở 
lại với cảm giác của mình, vấn đề khó khăn là làm cách nào để ở yên với 
cảm trạng mình và không chạy trốn nó, vì phần lớn sinh hoạt của chúng 
ta đều là một tiến trình thoát ly, chạy trốn ; do đó thực là một điều thiên 
nan vạn nan đối với ngài khi ngài đình chỉ mọi sự trốn thoát và đối mặt 
với sự thật. Vì thế tôi cảm thấy sung sướng nếu được biết rằng ngài thực 
sự cảm thấy buồn chán, và tôi xin nói ngay, “ Tốt lắm, ngừng lại nơi đây, 
chúng ta hãy dừng nơi đây, chúng ta hãy nhìn thẳng vào sự buồn chán . 
Tại sao ngài phải cần làm gì khác làm chi ?”
Nếu ngài cảm thấy buồn chán thì tại sao ngài cảm thấy buồn chán ? Cái
gì gọi là sự buồn chán, cái đó là cái gì mới được chứ ? Tại sao ngài lại
không cảm thấy hứng khởi với bất cứ cái gì nữa ?
Phải có những lý do, lý lẽ khiến cho ngài cảm thấy buồn tẻ chán chường,
ủ rũ ; sự đau đớn , những sự thoát ly chạy trốn, những tín ngưỡng, sinh
hoạt liên miên, tất cả những thứ này đã làm cho tâm trí trở thành đần



độn, khô cạn, chán chường, và làm cho lòng mình trở nên chai đá, không
còn biết uyển chuyển. Nếu ngài có thể tìm được lý do tại sao ngài cảm
thấy buồn chán, tại sao ngài không còn cảm thấy hứng khởi , lúc ấy, chắc
chắn ngài mới giải quyết được vấn đề, ngài có làm được như thế không ?
Chỉ làm được như thế thì hứng khởi mới được đánh thức hoạt động lại.
Nếu ngài không cảm thấy hứng khởi trong việc tìm lý do tại sao ngài
cảm thấy buồn chán thì ngài không thể nào tự cưỡng bức ngài để có
được hứng khởi trong việc làm, để chỉ mà làm một cái gì – như một con
sóc chạy quanh trong lồng. Tôi thấy đó lại là sinh hoạt mà hiện nay phần
đông mọi người đều lao thân vào. Tuy nhiên chúng ta vẫn có thể tìm hiểu
nội tâm mình, tìm hiểu lý do tâm lý cắt nghĩa lý do tại sao chúng ta lại bị
rơi vào cảm trạng buồn chán chết được đó ; chúng ta có thể hiểu tại sao
phần đông chúng ta bị rơi vào trạng thái này ; chúng ta đã khiến cho thân
xác mình phải kiệt lực, khiến cho khánh tận tất cả tình cảm và tinh thần ;
chúng ta đã thử nếm quá nhiều công việc, quá nhiều cảm giác, quá nhiều
trò giải trí tiêu khiển, quá nhiều sự thí nghiệm, cho đến nỗi chúng ta trở
nên đần độn chán mứa, chán ngán, mệt mỏi. Chúng ta gia nhập một đoàn
thể nào đó, làm tất cả những việc phải làm, rồi lại lìa bỏ đoàn thể ấy, rồi
chúng ta lại gia nhập một đoàn thể khác và nếm thử mọi sự khác trong
đoàn thể ấy. Nếu một nhà tâm lý học không giải quyết được uẩn khúc
của chúng ta , chúng ta lại đi đến một nhà tâm lý học khác hoặc đi đến
một ông mục sư, linh mục ; nếu ta không được thỏa mãn ở đó thì ta lại
chạy đi tìm một bậc đạo sư khác nữa, vân vân ; cứ thế ta cứ tiếp tục
quanh quẩn từ nơi này đến nơi khác. Tiến trình quanh quẩn duỗi co ,
buông bỏ này thực là mệt nhọc, phải thế không ? Giống như tất cả mọi
cảm giác, chẳng mấy chốc tiến trình ấy chỉ làm ủ ê đần độn tâm trí.
Chúng ta vẫn làm thế, chúng ta vẫn đi từ cảm giác này đến cảm giác
khác, đi từ sự kích thích này đến sự kích thích khác cho đến độ cảm thấy
khánh kiệt hoàn toàn. Thế là khi ý thức được sự việc như thế, xin đừng
tiếp tục bước tới xa hơn nữa ; xin hãy dừng lại nghỉ ngơi. Xin hãy trầm
lặng thanh thản. Hãy để tâm trí tự hồi phục sức lực lại ; đừng cưỡng bức
tâm trí. Không khác gì đất đai tự hồi sinh lại giữa mùa đông, cũng thế
khi mình để cho tâm trí được yên lặng thì tâm trí sẽ tự phục hồi lại một
cách tươi tắn mới mẻ. Nhưng thực là khó mà để cho tâm trí được yên



lặng, để cho tâm trí được bỏ trống thảnh thơi sau bao nhiêu cơ sự phiền
nhiễu, vì tâm trí vẫn muốn hoạt động luôn luôn, không chịu ngừng nghỉ.
Khi ngài đạt tới mức độ mà ngài thực sự để cho tâm thần mình được như
thường lệ - được buồn chán, xấu xa, bỉ ổi, hoặc thế nào đi nữa – thì lúc
ấy mới mong có thể đối đầu với tâm thái hiện tại của mình.
Cái gì xảy ra mỗi khi ngài chấp nhận một sự việc, mỗi khi ngài chấp
nhận tâm thái hiện tại của ngài ? Khi ngài chấp nhận rằng ngài là tâm
thái hiện tại của ngài thì vấn đề ở đâu nữa ? Chỉ có vấn đề là mỗi khi
chúng ta không chấp nhận một sự thể như là thế và muốn biến đổi nó –
điều này không có nghĩa là tôi đề cao bênh vực sự tự mãn ; trái lại thì
đúng hơn. Nếu chúng ta chấp nhận hiện thể của chúng ta , lúc ấy chúng
ta thấy rằng điều chúng ta sợ, điều chúng ta gọi là sự buồn chán, điều mà
chúng ta gọi là thất vọng, điều mà chúng ta gọi là sự sợ hãi , tất cả những
điều ấy đều biến chuyển toàn triệt. Điều chúng ta sợ đã được chuyển hóa
hoàn toàn.
Như tôi đã trình bày rồi, đó là lý do cắt nghĩa tại sao điều quan trọng vẫn
là hiểu được tiến trình, những đường lối tư tưởng của chính chúng ta.
Mình không thể tự hiểu mình qua trung gian của bất cứ người nào, qua
bất cứ quyển sách nào, qua bất cứ sự thú tội, giải tội nào, qua tâm lý học,
hoặc qua nhà phân tâm học. Chính ngài phải tự tìm hiểu mình, bởi vì
chính cuộc đời này là cuộc đời của ngài ; nếu không đào sâu mở rộng
việc tìm hiểu bản thân thì dù ngài có làm gì đi nữa, có thay đổi bất cứ
hoàn cảnh nào bên ngoài hoặc bên trong, , bất cứ ảnh hưởng nào, dù có
làm gì đi nữa thì cũng đều phù phiếm, vì đó vẫn luôn luôn sẽ là đất đai
nuôi dưỡng thất vọng, đau đớn dày vò, sầu muộn. Muốn vượt qua những
sinh hoạt bưng bít vị ngã của tâm trí, ngài phải hiểu những sinh hoạt ấy ;
và muốn hiểu những sinh hoạt ấy thì phải ý thức trực tiếp về hành động
trong tương giao , tương giao đối với những sự vật, đối với người đời và
đối với những ý tưởng . Trong sự tương giao ấy, tức là lăng kính chiếu
rọi, chúng ta mới bắt đầu thấy được chính mình, không còn bất cứ sự
biện minh hoặc bất cứ sự kết án nào ; và nhờ vào sự hiểu biết sâu rộng về
những đường lối vận hành của tâm trí chúng ta, chúng ta mới có thể đi
sâu xa hơn nữa, chúng ta mới có thể có được tâm trí trầm lặng và đón
nhận thực tại.



 
 

13.  VỀ SỰ CĂM HỜN OÁN GHÉT
 
 

HỎI :  Nếu tôi thực hoàn toàn chính trực, tôi phải nhận rằng tôi phẫn hận 
và đôi khi thù ghét gần hết mọi người. Điều ấy làm cho đời sống tôi vô 
cùng khổ sở và đau đớn. Đứng về mặt trí thức, tôi hiểu lòng phẫn hận và 
sự căm hờn thù ghét này ; nhưng tôi không thể nào đương đầu với nó. 
Ngài có thể chỉ đường dẫn lối cho tôi để đối đầu với sự căm hờn oán 
ghét này ?
KRISHNAMURTI :  Đối với chúng ta, từ ngữ “đứng về mặt trí thức” có 
nghĩa là gì ? Khi chúng ta nói rằng chúng ta hiểu một điều gì đó trên 
bình diện trí thức, nói như thế, chúng ta muốn ngụ ý gì ? Có cái gì có thể 
gọi là sự hiểu biết trí thức ? Hoặc phải chăng chỉ có tâm trí mới hiểu 
ngôn từ , bởi vì đó là cách duy nhất của chúng ta để truyền đạt với nhau 
? Tuy nhiên, chúng ta có thể nào thực sự hiểu bất cứ điều gì mà chỉ đứng 
trên bình diện ngôn từ, tâm trí ? Đó là điều đầu tiên chúng ta cần phải 
minh bạch : tìm xem phải chăng sự hiểu biết gọi là trí thức kia chỉ là 
chướng ngại của sự hiểu biết . Điều không thể chối cãi là sự hiểu biết có 
tính cách nguyên vẹn, không phân chia, không thiên vị ? Hoặc tôi hiểu 
hoặc tôi không hiểu, chỉ có thế thôi. Còn việc tự nhủ như vầy, “tôi hiểu 
điều ấy trên bình diện trí thức” tự nhủ như vậy, chắc chắn là một hàng 
rào ngăn chận lại sự giao cảm hiểu biết. Sự hiểu biết trí thức chỉ là một 
tiến trình có tính cách cục bộ và không phải thực sự là hiểu biết gì cả.
Vấn đề là thế này :” Tôi là kẻ căm hờn, lòng đầy phẫn hận oán ghét, làm
thế nào tôi có thể thoát khỏi lòng căm hờn oán ghét, hoặc làm thế nào tôi
có thể đương đầu với vấn đề ấy ? Làm thế nào chúng ta đối đầu với một
vấn đề ? Một vấn đề là gì ? Nhất định một vấn đề là một sự việc phiền
rầy, phiền não.
Tôi cảm thấy phẫn hận, tôi thù ghét người đời và điều ấy đã khiến tôi
đau khổ . Và tôi ý thức trực tiếp về điều ấy. Tôi phải làm gì ? Điều ấy
quả là một yếu tố phiền não trong đời sống tôi. Tôi phải làm gì, tôi phải
làm thế nào để thực sự tự do, để thoát khỏi lòng phẫn hận căm thù –



không phải chỉ lột vỏ trong giây phút nhất thời mà thoát khỏi, giải thoát
khỏi lòng căm thù tận căn rễ ? Tôi phải làm thế nào ?
Đó là một vấn đề đối với tôi, bởi vì điều ấy làm phiền rầy tôi. Nếu điều
ấy không làm phiền rầy tôi thì nó sẽ không là một vấn đề đối với tôi,
phải thế không ? Bởi vì điều ấy gây ra đau khổ, phiền bực, xao xuyến,
cho nên tôi muốn giải trừ nó. Do đó, điều tôi chống đối chính là điều
phiền bực, phải thế không ? Tôi gọi tên nó, gọi nhiều tên khác nhau vào
những lúc khác nhau, trong những cảm trạng khác nhau : hôm nay, tôi
gọi nó như thế này, ngày mai, tôi gọi nó như thế kia, nhưng tận thâm tâm
thì vẫn là lòng khát khao không muốn bị phiền rầy. Phải thế không ? Bởi
vì sự vui sướng khoái lạc không bao giờ làm phiền rầy mình, cho nên tôi
chấp nhận nó. Tôi không muốn giải trừ sự khoái lạc, bởi vì không có gì
rầy rà – ít ra, sự khoái lạc cũng không làm mình cảm thấy phiền rầy
trong giây phút hiện thời, nhưng trái lại, lòng thù ghét căm hờn là những
yếu tố phiền rầy, rất phiền rầy trong đời sống tôi và tôi muốn giải trừ
những yếu tố phiền rầy ấy.
Mối quan tâm của tôi là không muốn bị phiền rầy và tôi cố tìm biết cách
để mình đừng bị phiền rầy. Tại sao tôi không phải chịu phiền rầy ? Đáng
lẽ tôi phải chịu phiền rầy thì mới hiểu nổi sự đời, phải thế không ? Tôi
phải chịu trải qua những chấn động hỗn loạn xao xuyến kinh hoàng để
cho mọi sự vỡ lẽ ra, phải thế không ? Nếu tôi không bị phiền rầy thì tôi
vẫn sẽ còn ngây ngủ, và có lẽ phần đông chúng ta đều muốn say ngủ -
muốn được an toàn, muốn được ru ngủ, muốn tránh mọi sự phiền rầy,
muốn tìm vỗ về an ủi, ẩn kín, an ninh. Nếu thực sự tôi không ngại bị
phiền rầy, không sợ phiền rầy thực sự , chứ không phải một cách hời hợt
thôi, nếu thực lòng tôi không ngại phiền rầy vì tôi muốn mọi sự vỡ lẽ ra
– thì lúc ấy thái độ của tôi đối với lòng thù ghét căm hờn sẽ được chuyển
hóa ngay lập tức , phải thế không ? Nếu tôi không ngại chuyện phiền rầy
lúc ấy danh từ, danh hiệu không còn quan trọng, phải thế không ? Danh
từ “sự thù ghét” không quan trọng, phải thế ? Hoặc danh từ “sự căm
hờn” đối với người đời, danh từ “sự căm hờn” này cũng không còn quan
trọng, phải thế ? Bởi vì lúc ấy tôi được trực tiếp thể nghiệm trạng thái mà
tôi gọi là “sự căm hờn” mà không diễn đạt kinh nghiệm ấy thành ra ngôn
từ.



Sự giận dữ là một yếu tố phiền rầy , như lòng thù hận và căm hờn và ít
người có kinh nghiệm trực tiếp về sự giận dữ mà không phải diễn đạt nó
thành ra ngôn từ. Nếu tôi không dùng danh từ ngôn tự để diễn đạt sự
giận dữ, nếu tôi không gọi nó là giận dữ, nhất định kinh nghiệm sẽ đổi
khác đi, phải thế không ? Bởi vì tôi gọi tên nó, tôi đã giản lược một kinh
nghiệm mới hoặc đóng chặt nó trong những phạm trù cũ kỹ, trái lại ; nếu
tôi không gọi tên, đặt tên cho kinh nghiệm ấy, lúc ấy, một kinh nghiệm
mới được trực tiếp thể nhận và sự thể nhận này đem đến một cuộc
chuyển hóa trong sự thể nghiệm ấy.
Hãy lấy thí dụ về lòng bủn xỉn hèn mọn, chẳng hạn. Phần đông chúng ta
đều không biết rằng mình bủn xỉn hèn mọn đê tiện – đê tiện về vấn đề
tiền bạc, đê tiện trong việc khoan dung với người đời, nói chung là đê
tiện, bần tiện. Tôi chắc chắn là chúng ta đều biết rõ quen thuộc với lòng
đê tiện hèn mọn này. Vậy, lúc ý thức trực tiếp về sự bần tiện này thì ngài
làm thế nào để giải trừ nó ? – không phải trở thành kẻ quảng đại rộng
lượng, điều này không quan trọng, giải trừ được sự bần tiện có nghĩa là
sự rộng lượng ,do đó, ngài không phải trở nên rộng lượng. Cố nhiên,
mình phải có ý thức trực tiếp về điều ấy. Các ngài có thể rất rộng lượng
trong việc trao tặng nhiều tiền của to tát cho xã hội, cho bạn bè, nhưng
vô cùng bần tiện , đê tiện trong khi đưa tiền pourboire kha khá cho một
anh bồi bàn – các ngài chắc đã hiểu tôi muốn nói “bần tiện” có nghĩa là
gì rồi. Mình thường hay vô ý về việc ấy. Khi mình để ý việc ấy thì cái gì
xảy đến ? Chúng ta cố gắng áp dụng ý chí, ý lực mình để có lòng rộng
lượng ; chúng ta cố gắng khắc phục ý chí ; chúng ta cố công tự chế phục
mình để làm kẻ rộng lượng, vân vân. Nhưng tựu chung, cố sức trì chí để
trở nên một cái gì đó thì vẫn là còn vướng trong lòng đê tiện, bần tiện,
vướng trong một vòng tròn lẩn quẩn khác lớn hơn nữa, vì thế nếu chúng
ta không làm những việc trên mà chỉ có ý thức trực tiếp về tất cả những
ẩn ý, thâm ý của lòng bần tiện, và không đặt tên, gọi tên cho lòng bần
tiện, nghĩa là không gọi trạng thái ấy là “bần tiện” thì lúc ấy chúng ta sẽ
thấy một sự chuyển hóa toàn triệt được thực hiện.
Xin hãy thể nghiệm sự việc này. Trước hết mình phải chịu phiền rầy , và
điều dễ thấy là phần đông chúng ta không thích bị phiền rầy . Chúng ta
nghĩ rằng chúng ta đã tìm được một mẫu sống, một khuôn mẫu nào đó



trong cuộc hiện hữu này – như bậc đạo sư, tín ngưỡng hay bất cứ cái gì
khác – rồi chúng ta định cư luôn trong khuôn mẫu đời sống ấy. Việc ấy
không khác gì tìm một công việc cạo giấy cao cấp , rồi sinh hoạt trong
công việc ấy suốt đời mình. Cũng y hệt tâm thức như vậy, chúng ta phải
đối phó với một số yếu tố mà chúng ta muốn giải trừ. Chúng ta không
thấy sự quan trọng của việc phải chịu phiền rầy , phải chịu sự bất an
trong tâm hồn, phải chịu độc lập. Nhất định chỉ có trong sự bất an, mình
mới khám phá ; mình mới nhìn thấy, mình mới hiểu sự đời ? Chúng ta
muốn được giống một kẻ giàu sang phú quí, sống thảnh thơi, không bị
phiền rầy ; kẻ ấy không muốn bị phiền rầy.
Sự phiền rầy, quấy rầy là điều cần thiết cho việc hiểu biết giao cảm, và
bất cứ sự nỗ lực nào trong việc tìm kiếm an ninh, an toàn đều làm trở
ngại cho sự giao cảm hiểu biết. Khi chúng ta muốn giải trừ một điều gì
phiền rầy , quấy rối thì đó chính là sự chướng ngại. Nếu chúng ta có thể
có kinh nghiệm trực tiếp về một cảm giác và không gọi tên cảm giác ấy,
tôi nghĩ rằng chúng ta sẽ tìm được nhiều việc mới lạ trong cảm giác ấy ;
lúc ấy, sẽ không còn sự tranh chấp với cảm giác ấy, bởi vì người thể
nghiệm và điều được thể nghiệm đều là một, và đây mới là điều chính
yếu. Khi mà người thể nghiệm lại còn diễn đạt cảm giác thành ra ngôn
từ, diễn đạt kinh nghiệm thành ra chữ nghĩa thì lúc ấy người thể nghiệm
đã tự ly khai mình với kinh nghiệm và tác động trên kinh nghiệm ấy ;
hành động như thế chỉ là một hành động giả tạo, ảo tưởng. Nhưng nếu
mình không để cho tiến trình ngôn từ tác động vào kinh nghiệm, lúc ấy,
người thể nghiệm và điều sở nghiệm đều là một, đồng nhất, bất nhị. Sự
nguyên nhất vẹn toàn ấy rất cần thiết và mình phải đối mặt với sự
nguyên toàn này trong tận cùng căn để.
 
 

14.  VỀ SỰ NÓI NHẢM
 
 

HỎI :  Sự nói nhảm có ích lợi giá trị trong việc phát giác bản thân , nhất 
là trong việc phát giác những người khác với mình trong tương giao đời 
sống. Thử hỏi một cách đứng đắn, tại sao lại không dùng sự nói nhảm 
như là một phương tiện để khám phá phát giác hiện thể, thực tại ? Tôi 



không thấy lo ngại sợ hãi khi nghe tiếng “nói nhảm” chỉ vì thiên hạ đã 
chỉ trích nó từ lâu rồi.
KRISHNAMURTI :  Tôi tự hỏi tại sao chúng ta lại nói nhảm nhí ? 
Không phải vì sự nói nhảm mở bày người khác cho chúng ta . Và tại sao 
người khác phải được mở bày cho chúng ta ? Tại sao chúng ta lại muốn 
biết kẻ khác ? Tại sao lại quá bận tâm về người khác như vậy ? Trước 
hết, tại sao chúng ta lại nói ba hoa, nói nhảm nhí ? Đó là một hình thức 
của sự bất an quằn quại nội tâm, phải thế không ? Giống như sự lo âu 
phiền muộn, đó là dấu hiệu của tâm trí bất an, bất quân bình. Tại sao 
mình lại muốn vướng víu vào chuyện thiên hạ, ham thích xen vào người 
khác, muốn biết những gì người khác làm, người khác nói ? Một người 
có trí óc cạn cợt hời hợt thì ham nói ba hoa, nhảm nhí, phải thế không ? 
Một thứ trí óc xoi bói, thóc mách, tọc mạch sai hướng. Người đặt câu hỏi 
dường như cho rằng mình có thể khám phá kẻ khác khi mình bận tâm 
vướng víu với họ - với việc làm của họ, tư tưởng họ, ý kiến của họ. 
Nhưng chúng ta có thể hiểu biết người khác nếu chúng ta không tự hiểu 
biết mình ? Chúng ta có thể nào phê phán kẻ khác , nếu chúng ta không 
hiểu biết những đường lối vận hành của tư tưởng mình, không hiểu biết 
cách xử thế tiếp vật của mình ? Tại sao mình lại háo hức bận bịu với 
thiên hạ, người khác ? Phải chăng đó là một cách chạy trốn, thực thế, 
một cách chạy trốn bằng việc háo hức ham muốn tìm hiểu khám phá kẻ 
khác nghĩ gì, cảm gì, nói nhảm những gì ? Phải chăng điều ấy mang đến 
một sự chạy trốn trước bản thân ? Phải chăng trong sự việc ấy chứa đựng 
lòng ham muốn xen vào đời sống kẻ khác ? Phải chăng đời sống của 
mình không đủ khó khăn không đủ phức tạp, không đủ đau đớn để đến 
nỗi mình còn phải xen vào chuyện người khác. Phải chăng mình có thời 
giờ để nghĩ đến người khác một cách nhảm nhí, độc địa, xấu xa như vậy 
? Tại sao chúng ta lại làm thế ? Ngài thừa biết rằng mọi người đều làm 
thế. Thực thế, mọi người đều nói nhảm nhí, ngồi lê đôi mách về chuyện 
người khác. Tại sao ?
Trước hết , tôi cho rằng chúng ta nói ba hoa nhảm nhí về người khác là
vì chúng ta không chịu quan tâm đến tiến trình tư tưởng và hành động
của chính mình. Chúng ta muốn nhìn thấy những gì kẻ khác đang làm và
có lẽ mình làm thế để rồi mô phỏng bắt chước kẻ khác, nếu tôi có thể



diễn tả một cách nhẹ nhàng hơn. Tại sao chúng ta muốn bắt chước kẻ
khác ? Phải chăng điều ấy rõ ràng chứng tỏ sự nông cạn hời hợt quá sức
về phần mình ? Chính một tâm trí đần độn chán chường mới muốn kích
thích, đi ra ngoài tự thể để đạt cho được sự kích thích. Nói khác đi sự nói
ba hoa nhảm nhí là một hình thức của cảm giác, phải thế không ? Đó là
cảm giác mà chúng ta thích thú chìm đắm trong đó. Đó có thể là một thứ
cảm giác đặc biệt , nhưng đó vẫn luôn luôn là lòng ham muốn tìm kiếm
kích thích, giải trí, tiêu khiển. Nếu mình thực sự đi sâu vào vấn đề này,
mình sẽ trở về với chính mình, điều ấy chứng tỏ rằng mình thực sự quá
nông cạn hời hợt và tìm kiếm sự kích thích giác quan từ bên ngoài bằng
cách nói chuyện về người khác. Ngài hãy bắt chợt ngài mỗi lần ngài
đang nói nhảm nhí về người nào đó, nếu ngài có ý thức trực tiếp về điều
ấy thì nó sẽ tỏ bày nhiều việc lã thường cho ngài về bản thân của ngài.
Đừng cố khuất lấp việc ấy và nói rằng ngài chỉ hiếu kỳ để tâm vào kẻ
khác. Việc ấy tỏ lộ lòng bất an, bất quân bình, khoái cảm kích thích, một
sự nông cạn hời hợt, thiếu mất sự quan tâm thực thụ thâm trầm về người
đời, sự quan tâm chính đáng này không có dính líu gì về sự nói ba hoa
nhảm nhí.
Vấn đề kế tiếp là làm thế nào để chấm dứt sự ăn nói nhảm nhí ? Đây là
vấn đề kế tiếp, phải không ? Khi ngài có ý thức trực tiếp rằng ngài đang
nói nhảm nhí thì ngài phải làm thế nào để chấm dứt sự nói chuyện nhảm
nhí này ? Nếu việc nói nhảm này đã trở thành một thói quen, thói xấu
thường trực từ ngày này sang đến ngày khác, vậy ngài phải làm gì để
chấm dứt thói xấu này ? Câu hỏi này có được nêu lên chưa ? Khi ngài
biết rằng ngài đang nói nhảm, khi ngài có ý thức trực tiếp rằng ngài đang
nói nhảm, có trực thức về tất cả thâm ý của sự nói nhảm này, có phải lúc
ấy ngài tự nhủ như vầy, “ Làm thế nào tôi chấm dứt được sự nói nhảm ?”
Phải chăng sự nói nhảm chỉ tự ngừng một cách tự nhiên, ngay lúc ngài
sực ý thức rằng ngài đang nói nhảm ? Chữ “thế nào” không còn xuất
hiện nữa. Chữ “thế nào” chỉ phát hiện lúc nào ngài vô ý, vô thức ; và sự
nói nhảm chứng tỏ sự thiếu ý thức. Hãy tự thể nghiệm lấy điều này mỗi
lần ngài đang nói nhảm, và nhìn xem ngài chấm dứt sự nói nhảm nhanh
chóng như thế nào lúc ngài ý thức về những điều ngài đang nói, ý thức
rằng cái lưỡi của ngài đã chạy tuột ra ngoài ngài. Không cần phải có tác



động của ý chí mới chấm dứt được sự nói nhảm. Tất cả điều cần thiết là
phải ý thức ngay về những gì mình đang nói và nhìn thấy những thâm ý
của sự nói nhảm ấy. Ngài không phải lên án hay biện minh cho sự nói
nhảm. Hãy có ý thức trực tiếp về sự nói nhảm và ngài sẽ thấy rằng ngài
chấm dứt việc nói nhảm một cách nhanh chóng ; bởi vì sự nói nhảm hé
lộ cho mình thấy chính đường lối hành động của riêng mình ; trong sự lộ
bày ấy, mình khám phá ra mình, điều khám phá này hiển nhiên quan
trọng hơn là ba hoa nói nhảm về người khác, về những gì họ đang làm,
về những gì họ đang bàn, về những gì họ đang suy nghĩ, về cách lối xử
sự của họ.
Phần lớn những người đọc nhật báo đều nhét đầy chuyện nhảm nhí vào
đầu, nhét đầy chuyện nhảm khắp thế giới. Đó đều là một cách chạy trốn
bản thân, chạy trốn khuất lấp sự nhỏ mọn bần tiện xấu xa của chính
mình. Chúng ta cho rằng nhờ vào sự quan tâm qua loa đến những biến cố
thế giới mà chúng ta trở nên khôn ngoan hơn, có khả năng hơn trong
việc đối phó với đời sống của mình. Cố nhiên tất cả những biến cố thời
sự này nhất định đều là những cách để mình chạy trốn bản thân, phải thế
không ? Trong bản thân, chúng ta cảm thấy quá trống rỗng, nông cạn,
thiển bạc. Chúng ta sợ hãi trước bản thân. Trong bản thân, chúng ta cảm
thấy quá nghèo nàn đến nỗi sự nói nhảm tác động như là một hình thức
để tiêu khiển phong phú cho nội tâm , một cách thoát ly bản thân. Chúng
ta cố gắng lấp đầy sự trống rỗng tâm tư bằng kiến thức , bằng những
nghi lễ, bằng sự nói ba hoa nhảm nhí, bằng những cuộc hội hè đình đám
– bằng vô số lối thoát ly, do đó, những đường lối chạy trốn trở nên vô
cùng quan trọng , chứ không phải sự hiểu biết thực tại nữa. Sự hiểu biết
hiện thể đòi hỏi mình phải chú tâm ; muốn biết rằng mình trống rỗng,
rằng mình đau đớn, đòi hỏi mình phải chú tâm hết nình, chứ không phải
thoát ly chạy trốn , nhưng phần đông chúng ta thích chạy trốn , bởi vì
những sự thoát ly thì thú vị , dễ chịu hơn. Cũng thế, mỗi khi chúng ta tự
hiểu mình đúng như sự thật thì điều ấy khiến cho mình cảm thấy rất khó
đối phó với bản thân ; đó là một trong những vấn đề đòi hỏi mình phải
đối mặt. Chúng ta không biết phải làm gì. Khi tôi biết rằng tôi trống
rỗng, rằng tôi đau đớn, tôi không biết tôi phải làm gì, phải đối phó thế
nào. Vì thế, mình chạy đi tìm thiên phương bách kế để thoát ly.



Vấn đề là phải làm gì ? Cố nhiên, điều dễ thấy là mình không thể nào
chạy trốn được ; vì đó quả thực là phi lý và quá trẻ con. Nhưng khi ngài
đối mặt với bản thân ngài ; trong hiện tính của thực tại thì ngài phải làm
gì ? Trước tiên, có thể nào không phủ nhận hoặc biện minh thực tại mà
chỉ lưu trú với thực tại trong hiện thể ? Điều này thực là thiên nan vạn
nan , bởi vì tâm trí tìm kiếm sự giải thích, sự lên án, sự đồng hóa. Nếu
tâm trí không làm những việc này mà lưu trú ở lại cùng với thực tại thì
lúc ấy hành động này giống như sự chấp nhận một việc gì đó. Nếu tôi
chấp nhận rằng màu da của tôi là nâu thì mọi sự đều xong xuôi ; đằng
này, nếu tôi ham muốn đổi màu da nâu thành màu da nhạt hơn, thì lúc ấy
vấn đề lại xuất hiện. Chấp nhận hiện thể của mình, mình là thế nào thì
như là thế ấy, là một điều vô cùng khó khăn ; mình chỉ có thể làm thế khi
mình không còn trốn tránh thoát ly , và sự lên án hoặc biện minh cho
hành động mình cũng là một hình thức chạy trốn. Vì thế, khi mình hiểu
trọn vẹn tiến trình nguyên nhân của sự nói nhảm và khi mình ý thức sự
phi lý của tiến trình ấy, sự tàn nhẫn thâm hiểm và tất cả mọi sự can hệ
với sự nói nhảm , lúc ấy mình sẽ được để lại với những gì còn lại của
hiện thể mình, và thế rồi chúng ta vẫn luôn luôn đối phó với sự nói nhảm
hoặc bằng cách tiêu trừ nó hoặc bằng cách đổi thay nó bằng một cái gì
khác. Nếu chúng ta không làm những việc này mà chỉ đi đến vấn đề với
chủ tâm tìm hiểu vấn đề thể nhập với vấn đề một cách trọn vẹn , thì lúc
ấy chúng ta sẽ khám phá rằng vấn đề ấy không còn là điều gây ra sợ hãi
nữa. Lúc ấy, mình mới có thể chuyển hóa hiện hữu.
 
 

15.  VỀ SỰ CHỈ TRÍCH PHẨM BÌNH
 
 

HỎI :  Sự chỉ trích giữ vai trò gì trong tương giao xã hội ? Sự khác nhau 
giữa loại chỉ trích phá hoại và chỉ trích xây dựng là gì ?
KRISHNAMURTI :  Trước tiên hết, tại sao chúng ta chỉ trích phê bình ? 
Có phải để, tìm hiểu ? Hay đó chỉ là một tiến trình cãi lẫy bới móc ? Nếu 
tôi chỉ trích ngài, có phải tôi hiểu được ngài ? Có phải sự hiểu biết hiện 
đến nhờ sự phê phán phẩm bình ? Nếu tôi muốn hiểu, nếu tôi muốn tìm 
hiểu, không phải tìm hiểu hời hợt mà tìm hiểu sâu sắc trọn vẹn ý nghĩa 



về tương giao của tôi với ngài, có phải tôi bắt đầu chỉ trích bình phẩm 
ngài liền ? Hay là tôi cần phải ý thức về tương giao này, tương giao giữa 
tôi và ngài, im lặng quan sát mọi sự - chứ không chỉ phóng diễn những ý 
kiến của tôi, chỉ trích, phê phán, đồng hóa, kết án, không phải làm như 
vậy mà phải im lặng quan sát những gì đang xảy ra ? Và nếu tôi không 
chỉ trích phê phán thì sự việc gì xảy ra ? Mình dễ buồn ngủ, ngây ngủ 
luôn, phải thế không , nếu không ai chỉ trích phê phán mình ? Nói như 
thế không có nghĩa rằng mình sẽ không ngủ quên nếu mình chỉ trích bới 
móc. Có lẽ điều ấy trở thành một thói quen và chúng ta ngủ vùi vì thói 
quen. Có thể dùng sự chỉ trích phê bình để đào sâu rộng sự hiểu biết về 
mối tương giao trong đời sống ? Không nên phân biệt sự chỉ trích xây 
dựng và sự chỉ trích phá hoại , phân biệt như thế không có nghĩa gì cả, 
vấn đề không phải như vậy, cố nhiên. Vấn đề tất nhiên phải là :”Tâm 
trạng nào, tâm thái nào cần thiết cho việc tìm hiểu mối tương quan trong 
đời sống ?” Tiến trình của sự hiểu biết là gì ? Chúng ta hiểu một sự việc 
như thế nào ? Ngài hiểu con cái của ngài như thế nào, nếu ngài thực sự 
quan tâm đến con cái ngài ? Ngài quan sát, phải thế không ? Ngài ngắm 
nhìn đứa con đang nô đùa, ngài nghiên cứu đứa con trong những tâm thái 
khác nhau của đứa bé; ngài không phóng ngoại ý kiến của ngài về đứa 
bé. Ngài không bảo đứa bé phải nên như thế này hoặc như thế kia. Ngài 
luôn luôn tỉnh thức linh động ngó nhìn mọi sự, ý thức linh hoạt, phải thế 
? Lúc ấy, có lẽ ngài mới bắt đầu hiểu đứa con ngài. Nếu ngài thường 
xuyên chỉ trích , thường xuyên tiêm nhiễm nhân cách đặc biệt của ngài, 
dị tính đặc thù, ý kiến, quyết định đứa bé phải như thế này hoặc không 
phải như thế, và mọi sự đại loại như vậy, cố nhiên như vậy ngài chỉ tạo 
ra hàng rào ngăn cách trong mối tương giao giữa ngài và đứa bé. Thực là 
chẳng may mắn, phần đông chúng ta chỉ trích để uốn nắn, để xen vào ; 
làm như thế, chúng ta có cảm giác thú vị, dễ chịu, thoải mái, chúng ta 
hay thích uốn nắn một cái gì đó – chẳng hạn, mối tương giao với chồng, 
con hoặc bất cứ ai. Trong việc làm ấy, ngài có cảm giác uy quyền, ngài 
cảm thấy mình là chủ nhân ông và việc này đem đến sự thỏa mãn lớn lao 
cho ngài. Nhất định tất cả tiến trình này không thể nào đem đến sự hiểu 
biết về mối tương giao ở đời. Đó chỉ là sự cưỡng bách bắt buộc, lòng 
khát khao muốn đúc khuôn nặn nhồi kẻ khác rập theo khuôn khổ đặc thù 



của dị tính mình, lòng ham, ý muốn của mình. Tất cả những thứ này 
ngăn chận lại sự hiểu biết về tương giao, phải thế không ?
Rồi đến việc tự phê, tự kiểm thảo, tự chỉ trích. Việc tự chỉ trích, tự kết án 
hoặc tự biện hộ, tự biện minh có thể nào đem đến sự tự hiểu biết bản 
thân ? Khi tôi bắt đầu tự phê phán, tự chỉ trích, phải chăng tôi giới hạn 
lại tiến trình của sự hiểu biết, của sự khai phóng ? Sự nội quan , một hình 
thức của sự tự phê, sự nội quan này có phơi bày bộc bạch được tự ngã ? 
Cái gì có thể làm được việc phơi bày lột trần tự ngã ? Chỉ thường xuyên 
phân tích, sợ sệt, chỉ trích : chắc chắn điều này chẳng giúp ích gì cho 
việc phơi bày bản thân. Điều duy nhất khả dĩ mang đến sự phơi bày bản 
ngã để mình tự hiểu mình, chính là ý thức thường xuyên về tự ngã mà 
không lên án, không đồng hóa gì hết. Mình phải tự nhiên, mình không 
thể thường xuyên phân tích tự ngã, khắc phục nó, uốn nắn nó. Muốn tìm 
hiểu, mình phải có tinh thần tự nhiên, tự phát. Nếu tôi chỉ giới hạn, kiểm 
soát, lên án, thì ra tôi đã ngăn chặn lại sự vận hành của tư tưởng và cảm 
giác , có phải tôi làm thế không ? Chỉ có trong sự vận hành của tư tưởng 
và cảm giác tôi mới khám phá được mọi sự chứ không phải chỉ kiềm chế 
kiểm soát. Khi mình khám phá, điều quan trọng là tìm xem mình đã tác 
động thế nào về việc ấy. Nếu tôi tác động tùy thuận theo một ý tưởng , 
tùy thuận theo một tiêu chuẩn, tùy thuận theo một lý tưởng, lúc ấy tôi đã 
cưỡng bức tự ngã vào trong một khuôn khổ  đặc thù nào đó rồi. Trong 
khuôn khổ ấy, không thể nào có được sự giao cảm hiểu biết, không thể 
nào có sự siêu thoát, vượt qua mọi sự. Nếu tôi có thể ngắm nhìn tự ngã 
mà không kết tội lên án, không đồng hóa gì cả, lúc ấy mới có cơ vượt 
qua được tự ngã. Đó là lý do cắt nghĩa tại sao toàn thể tiến trình tư tưởng 
cận tiếp với một lý tưởng nào đó chỉ là hoàn toàn sai lầm. Những lý 
tưởng chỉ là những thần thánh nhân tạo , những thần thánh do mình tạo 
ra và tuân rập theo một hình tượng do tự ngã phóng hiện ra, việc làm ấy 
chắc chắn không phải là một sự giải phóng.
Vì thế, chỉ có thể có được sự giao cảm hiểu biết khi nào tâm trí im lặng ý
thức, quan sát – điều này thực khó quá, bởi vì chúng ta say mê trong hoạt
động, động đậy liên miên bất an, chỉ trích kết án, biện minh. Đó là toàn
thể cơ cấu hiện thể của chúng ta ; và xuyên qua bức màn ý tưởng , thành
kiến, quan điểm, lập trường, kinh nghiệm, kỷ niệm, chúng ta lại cố gắng



tìm hiểu. Có thể nào giải thoát khỏi bức màn này và tìm hiểu một cách
trực tiếp ? Chắc chắn chúng ta làm được như thế khi vấn đề trở nên quá
mãnh liệt ; chúng ta không phải sử dụng tất cả mọi phương sách trên –
chúng ta đối phó với vấn đề một cách trực tiếp . Sự hiểu biết về mối
tương giao chỉ xuất hiện khi nào tiến trình tự phê này được lý hội và tâm
trí trở nên im lặng, trầm lặng. Nếu ngài đang lắng nghe tôi và để tâm
theo dõi, không bắt buộc phải cố gắng lắm, chỉ để tâm thư thái, theo dõi
những gì tôi muốn truyền đạt, thì lúc ấy, ngài mới mong hiểu được tôi, ,
lúc ấy chúng ta mới có thể hiểu lẫn nhau. Nhưng nếu ngài lại chỉ trích,
chỉ trích suốt thời gian ngồi đây ném lên những ý kiến của ngài, phô bày
những gì ngài đã học được trong sách vở, những gì người khác đã dạy
ngài, vân vân và vân vân, lúc ấy ngài và tôi không còn tương quan liên
hệ nữa, bởi vì tấm bình phong đã che ngang giữa chúng ta . Nếu chúng ta
cả hai đều cố gắng tìm xem nội dung vấn nạn của vấn đề, thành quả
chung cục của vấn đề (chung cục của vấn đề nằm ngay trong chính vấn
đề), nếu chúng ta cả hai đều hăng hái tiến sâu vào căn để của vấn đề , tìm
thấy sự thực của vấn đề, khám phá ra thực chất của vấn đề - lúc ấy chúng
ta mới thực tương quan liên hệ nhau. Lúc ấy, tâm trí ngài vừa linh hoạt
mẫn tiệp vừa đón nhận tiêu cực , ngắm nhìn tìm thấy thực tính trong vấn
đề. Vì thế, tâm trí ngài phải nhanh nhẹn phi thường, không bị cột ràng
vào bất cứ một ý tưởng nào hoặc bất cứ một lý tưởng nào cả, không bị
cột trói với bất cứ sự phê phán nào , với bất cứ ý kiến nào mà ngài đã
củng cố qua những kinh nghiệm đặc thù của ngài. Nhất định sự hiểu biết
chỉ hiện đến khi có sự uyển chuyển mềm mại nhanh nhẹn trong tâm trí
nào có ý thức một cách thụ động, cởi mở đón nhận. Lúc ấy tâm trí cởi
mở ấy mới có khả năng đón nhận , lúc ấy tâm trí ấy mới bén nhạy. Một
tâm trí thiếu bén nhạy là khi nào tâm trí ấy nhét đầy những ý tưởng, đầy
những thành kiến, những ý kiến, chống đối hoặc bênh vực.
Muốn hiểu biết sự tương giao, mình phải có một ý thức trực tiếp và thụ
động – chỉ có thế mới không phá hủy tương giao. Trái lại cảm thức này
lại khiến tương giao trở nên thiết yếu hơn, sinh động hơn và có ý nghĩa
thâm trầm hơn . Lúc ấy, trong tương giao ấy, mình mới có cảm luyến
thực thụ ; mới có tình người ấm áp, cảm giác thân cận gần gũi, mà không
phải là tình cảm lải nhải hoặc cảm giác rẻ tiền. Nếu chúng ta có thể đối



phó tiếp dẫn đời sống như thế hoặc giữ được tương giao ấy với mọi sự,
lúc ấy những vấn đề của chúng ta mới được giải quyết một cách dễ dàng
– như những vấn đề về tài sản, những vấn đề về sự chiếm hữu, bởi vì bản
chất của chúng ta là những gì chúng ta chiếm hữu. Người chiếm hữu tiền
bạc chính là tiền bạc ấy. Người tự đồng hóa với tài sản chính là tài sản,
hoặc cái nhà hoặc bàn ghế đồ đạc, vân vân. Điều này cũng áp dụng như
vậy đối với những ý tưởng hoặc đối với người đời, mỗi khi có tinh thần
chiếm hữu là không còn tương giao nữa – phần đông chúng ta đều chiếm
hữu, bởi vì chúng ta chẳng có gì khác, nếu chúng ta không chiếm hữu gì
hết. Chúng ta là những cái vỏ trống không, nếu chúng ta không chiếm
hữu, nếu chúng ta không lấp đầy cuộc đời mình bằng những đồ đạc bàn
ghế, bằng âm nhạc, bằng kiến thức , bằng cái này hoặc cái kia. Và cái vỏ
trống không kia lại khua tiếng ồn ào nhất, và chúng ta gọi sự ồn ào ấy là
đời sống ; rồi chúng ta cảm thấy tự mãn như vậy. Rồi khi nào có sự rạn
vỡ đổ nát xảy ra trong sự tự mãn ấy thì lúc ấy mới có sự sầu muộn ủ rũ ,
bởi vì lúc ấy ngài chợt tự khám phá chân tướng của ngài – một cái vỏ
trống không, vô nghĩa, vô vị. Hiểu được trọn vẹn nội dung của tương
giao chính là hành động, và từ hành động này mới có thể thực hiện được
mối tương giao chân chính, mới thực hiện được mối tương giao chân
chính, mới thực hiện được sự khám phá về sự sâu thẳm vĩ đại, ý nghĩa
thâm trầm của mối tương giao, và đồng thời mới hiểu được tình yêu, tình
thương là gì.
 
 

16.  VỀ TÍN NGƯỠNG NƠI THƯỢNG ĐẾ
 
 

HỎI :  Tín ngưỡng vào Thượng đế đã từng là một kích thích tố mạnh mẽ 
cho con người sống đàng hoàng tươi đẹp hơn. Tại sao ngài lại phủ nhận 
chối bỏ Thượng đế ? Tại sao ngài không cố gắng đánh thức dậy đức tin 
của con người trong ý niệm Thượng đế ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta hãy nhìn thẳng vấn đề một cách rộng rãi 
hơn và thông minh hơn. Tôi không phủ nhận Thượng đế - làm như thế 
chỉ là khờ khệch. Chỉ có kẻ nào không hiểu thực tại mới quấn quít thích 
thú với những tiếng vô nghĩa. Kẻ nào nói rằng mình biết thì không biết 



gì cả ; kẻ nào thể nghiệm thân chứng thực tại từ giây phút này đến giây 
phút khác thì không có phương tiện để truyền đạt thực tại ấy.
Tín ngưỡng là sự phủ nhận chân lý, tín ngưỡng làm chướng ngại tâm lý,
tin tưởng, đặt tín ngưỡng Thượng đế là không tìm thấy Thượng đế. Kẻ có
tín ngưỡng và kẻ không có tín ngưỡng , cả hai đều sẽ không tìm thấy
Thượng đế ; bởi vì thực tại là điều xa lạ, và tín ngưỡng của ngài hoặc sự
vô tín ngưỡng của ngài nơi điều xa lạ kia đều chỉ là một sự phóng ngoại
của bản ngã, do đó, không thực gì cả. Tôi biết rằng ngài tin tưởng, ngài
có tín ngưỡng và tôi biết rằng tín ngưỡng chẳng có ý nghĩa gì trong đời
sống ngài. Có rất nhiều người tin tưởng ; hàng triệu người tin tưởng vào
Thượng đế và tìm an ủi ở đó. Trước hết , tôi muốn hỏi, tại sao ngài tin
tưởng, tại sao ngài có tín ngưỡng ? Ngài có tín ngưỡng vì điều ấy đem
đến sự thỏa mãn cho ngài, đem đến an ủi hy vọng, và ngài cho rằng tín
ngưỡng ban ý nghĩa cho đời sống. Trong thực tế tín ngưỡng của ngài
chẳng có ý nghĩa gì đáng kể, bởi vì ngài tín ngưỡng và trục lợi, ngài tín
ngưỡng và vẫn chém giết, ngài tín ngưỡng vào một Thượng đế đại đồng,
và vẫn giết hại lẫn nhau. Kẻ giàu sang cũng có tín ngưỡng vào Thượng
đế ; hắn vẫn bóc lột mọi người một cách tàn nhẫn, chồng chất tiền bạc,
rồi xây dựng nhà thờ hoặc trở nên kẻ bác ái từ thiện.
Những kẻ ném trái bom nguyên tử xuống Hiroshima cũng nói rằng
Thượng đế ở bên cạnh họ ; những kẻ nào bay oanh tạc cơ từ Anh quốc để
phá hủy Đức quốc cũng nói rằng Thượng đế ở bên cạnh họ. Rồi những
kẻ độc tài, những vị thủ tướng, những vị tướng lãnh, những vị tổng
thống, tất cả mọi người đều nói về Thượng đế, họ có đức tin rất thuần
thành về Thượng đế. Phải chăng họ phụng sự loài người, làm đời sống
con người trở nên tốt đẹp hơn ? Những kẻ nào nói rằng họ tin Thượng
đế, chính những kẻ ấy đã từng phá hủy gần phân nửa thế giới, và cả thế
giới đang chịu khốn khổ cùng độ. Vì thiếu tinh thần khoan dung tôn
giáo, con người đã phân chia ra làm những kẻ có tín ngưỡng và những kẻ
vô tín ngưỡng, để rồi đưa đến những trận chiến tranh tôn giáo. Điều ấy
chỉ chứng tỏ là các ngài đã bị chính trị tiêm nhiễm vào đầu óc đến mức
độ bất ngờ.
Tín ngưỡng vào Thượng đế phải chăng là “một kích thích tố cho đời
sống được tươi đẹp hơn” ? Tại sao ngài lại muốn có kích thích tố để sống



tươi đẹp hơn ? Tất nhiên, lòng kích thích của ngài phải là lòng khao khát
của ngài muốn sống trong sạch, đơn giản , phải thế không ? Nếu ngài
mong mỏi trông đợi vào một kích thích tố nào đó, ngài không thực quan
tâm đến việc làm đời sống trở nên xán lạn cho tất cả mọi người, mà ngài
chỉ quan tâm đến kích thích tố của ngài, mà kích thích tố của ngài lại
khác kích thích tố của tôi – và rồi chúng ta lại phải cãi lẫy nhau về kích
thích tố. Nếu chúng ta sống hạnh phúc với nhau, không phải bởi vì
chúng ta có tín ngưỡng vào Thượng đế, mà bởi vì chúng ta là những con
người, lúc ấy chúng ta sẽ chia sẻ toàn thể phương tiện sản xuất để cùng
cung cấp mọi sự cho tất cả mọi người. Nhưng vì thiếu mất thông minh,
chúng ta lại chấp nhận ý niệm về một trí thông minh vạn năng mà chúng
ta gọi là “Thượng đế” ; nhưng “Thượng đế” này, trí tuệ vạn năng này, sẽ
không mang đến một đời sống tươi đẹp cho chúng ta . Điều dẫn tới một
đời sống tươi đẹp chính là sự thông minh của con người ; và con người
không thể nào thông minh được , nếu hắn lại có tín ngưỡng, nếu hắn
phân chia giai cấp xã hội, nếu phương tiện sản xuất lại nằm trong tay
một số ít người, nếu những quốc gia lại cô lập và những chính quyền lại
chủ trương tập quyền tối thượng. Tất cả những thứ này đều chứng tỏ sự
thiếu thông minh, và chính sự thiếu thông minh đã án ngữ chận đứng lại
một đời sống tươi đẹp, chứ không phải vô tín ngưỡng vào Thượng đế.
Tất cả các ngài ở đây đều có tín ngưỡng trong nhiều cách khác nhau,
nhưng tín ngưỡng của các ngài không có thực chất gì cả. Thực chất, thực
tại là bản chất hiện tại của các ngài, những gì các ngài làm, những gì các
ngài nghĩ và tín ngưỡng của các ngài vào nơi Thượng đế chỉ là một cách
thoát ly ra ngoài đời sống tầm thường tẻ nhạt, ngu xuẩn, tàn bạo của các
ngài. Hơn thế nữa, tín ngưỡng thường khi vẫn luôn luôn chia rẽ con
người ; người theo Ấn độ giáo, kẻ theo Phật giáo, Thiên chúa giáo, chủ
nghĩa cộng sản, chủ nghĩa xã hội, chủ nghĩa tư bản, vân vân – tín
ngưỡng, ý tưởng phân chia con người ; tín ngưỡng không bao giờ đoàn
kết được con người.Ngài có thể tập hợp một số người lại với nhau trong
một đoàn thể, nhưng đoàn thể này lại chống đối đoàn thể khác. Những ý
tưởng, ý niệm, và những tín ngưỡng không bao giờ làm nhất trí con
người, hợp nhất con người được ; trái lại, những ý tưởng và những tín
ngưỡng chỉ phân hóa, chia rẽ, gây ly tán, phá hoại. Vì thế, tín ngưỡng



của ngài nơi Thượng đế đang thực sự gieo rắc thống khổ và phá hoại qua
những hình thức của chiến tranh , đói kém, phân chia giai cấp và hành
động tàn bạo của những cá nhân biệt lập, vì thế tín ngưỡng của ngài
không có giá trị gì cả. Nếu ngài thực sự tin Thượng đế , nếu điều ấy là
một kinh nghiệm thực thụ đối với ngài thì lúc ấy nét mặt của ngài sẽ trổ
lên một nụ cười ; ngài sẽ không giết hại những con người nữa.
Thế thì thực tại là gì, Thượng đế là gì ? Thượng đế không phải là một
danh từ, danh từ không phải là sự thể. Muốn hiểu biết điều vô lượng,
điều phi thời gian, tâm trí phải giải thoát khỏi thời gian, nghĩa là tâm trí
phải giải thoát ra ngoài mọi tư tưởng, ra ngoài tất cả ý tưởng, ý niệm về
Thượng đế. Các ngài biết gì về Thượng đế hoặc về chân lý ? Các ngài
thực ra không hiểu gì cả về thực tại ấy. Tất cả những gì các ngài biết
được đều là những danh từ, những tiếng lời, những kinh nghiệm của
những kẻ khác hoặc một vài thoáng kinh nghiệm mơ hồ của chính ngài.
Tất nhiên đó không phải là Thượng đế, đó không phải là thực tại, đó
chưa phải là vượt lên trên lãnh vực của thời gian. Muốn hiểu biết điều
phi thời gian, tiến trình của thời gian phải được lý hội, và thời gian chính
là tư tưởng , tiến trình của sự biến dịch trở thành, sự tích lũy của kiến
thức. Đó là toàn thể hậu cảnh của tâm trí ; chính tâm trí là hậu cảnh, vừa
ý thức vừa vô thức, vừa tập thể vừa cá thể. Vì thế tâm trí phải giải thoát
ra ngoài thế giới quen thuộc, nghĩa là tâm trí phải trầm lặng hoàn toàn,
chứ không phải bị ép buộc im lặng. Bất cứ tâm trí nào muốn đạt tới sự
im lặng như là kết quả, như là hậu quả của hành động quả quyết, của sự
thực hành tôi luyện, của kỷ luật thì tâm trí ấy thì tâm trí ấy vẫn không
phải là tâm trí trầm lặng. Tâm trí nào bị cưỡng bức, kiềm chế, uốn nắn,
bị đóng vào khung và bị buộc phải im lặng thì tâm trí ấy vẫn không phải
là tâm trí trầm lặng. Các ngài có thể thành công một giai đoạn trong việc
cưỡng bức tâm trí im lặng một cách hời hợt ở bề mặt, nhưng tâm trí ấy
vẫn không phải là một tâm trí trầm lặng. Sự trầm lặng chỉ hiện đến khi
nào ngài hiểu được trọn vẹn tiến trình của tư tưởng , bởi vì hiểu được
tiến trình ấy là chấm dứt nó, và sự chấm dứt tiến trình tư tưởng là bắt đầu
sự im lặng.
Chỉ khi nào tâm trí được hoàn toàn im lặng, không phải chỉ im lặng ở
thượng tầng, mà phải ở tận cùng căn để, im lặng toàn triệt : vừa ở tầng



nông cạn, vừa ở tầng sâu thẳm của ý thức – chỉ có lúc ấy sự mới lạ mới
hiện thể. Sự mới lạ không phải là một điều có thể sở nghiệm được bằng
tâm trí, chỉ có sự im lặng mới có thể sở nghiệm được, không còn gì cả,
ngoài sự im lặng, chỉ còn là im lặng. Nếu tâm trí lại thể nghiệm bất cứ sự
việc gì khác ngoài sự im lặng thì tâm trí chỉ phóng hiện ra ngoài những
khao khát của chính nó, và tâm trí như thế không thể nào trầm lặng được
; khi mà tâm trí không im lặng, khi mà tư tưởng trong bất cứ hình thức
nào, dù ý thức hay vô thức, hãy còn vận hành thì không thể nào có sự im
lặng được. Sự im lặng là tự do, thoát khỏi quá khứ, thoát khỏi kiến thức,
thoát khỏi cả ký ức hữu thức và ký ức vô thức ; khi tâm trí hoàn toàn im
lặng, khi tâm trí không còn hoạt động, khi có sự im lặng, mà không phải
là sản phẩm của nỗ lực, chỉ khi ấy thực tại phi thời gian, vĩnh cửu mới
xuất hiện. Trạng thái ấy không phải là một trạng thái hồi tưởng – không
có thực thể nào hồi tưởng và thể nghiệm cả.
Vì vậy, Thượng đế hoặc chân lý, hoặc bất cứ danh hiệu nào khác, là một
sự thể xuất hiện từ giây phút này đến giây phút khác, và sự thể ấy chỉ
xuất hiện trong trạng thái tự do và tự nhiên, chứ không phải lúc tâm trí bị
kiềm chế khuôn rập theo một mẫu mực nào đó, Thượng đế không phải là
một sự việc của tâm trí. Thượng đế không hiện hữu qua sự phóng ngoại
của tự ngã ; thực tại chỉ đến khi nhân đức hiện hữu, tức là tự do. Nhân
đức là việc đối mặt với hiện thể và đối diện với sự kiện là một trạng thái
hạnh phúc tuyệt trần. Chỉ khi nào tâm trí ngất ngây sung sướng, trầm
lặng, không động đậy vận hành gì nữa, tịch tịnh, không phóng hiện tư
tưởng hữu thức hoặc vô thức – chỉ có lúc ấy sự vĩnh cửu mới hiện đến.
 
 

17.  VỀ TRÍ NHỚ
 
 

HỎI :  Theo ngài, trí nhớ là kinh nghiệm thiếu sót. Tôi nhớ dai và nhớ rõ 
ràng về những buổi nói chuyện trước của ngài, vậy trí nhớ là một kinh 
nghiệm thiếu sót trong ý nghĩa nào ? Xin ngài vui lòng giải thích ý tưởng 
này với đầy đủ chi tiết.
KRISHNAMURTI :  Đối với chúng ta, trí nhớ có nghĩa là gì ? Ngài đến 
trường để học và thu góp đầy sự kiện, tức là kiến thức có tính cách 



chuyên môn kỹ thuật. Nếu ngài là kỹ sư, ngài sử dụng ký ức về kiến thức 
chuyên môn để xây cất một chiếc cầu. Đó là trí nhớ có tính cách chuyên 
môn, trí nhớ sự kiện. Nhưng cũng có một loại trí nhớ, gọi là trí nhớ tâm 
lý. Ngài nói điều gì đó với tôi, điều dễ chịu hoặc khó chịu, và tôi ghì giữ 
lại điều ấy trong trí, lần sau tôi gặp lại ngài, tôi gặp ngài với trí nhớ ấy 
của tôi, trí nhớ chứa đựng những gì ngài đã nói với tôi hoặc không nói 
với tôi. Có hai khía cạnh tâm lý và khía cạnh có tính cách sự kiện. Hai 
khía cạnh này đều luôn luôn liên hệ với nhau vì thế khó phân biệt rõ ràng 
lắm. Chúng ta biết rằng trí nhớ có tính cách sự kiện rất cần thiết cho việc 
sinh sống nhưng trái lại trí nhớ tâm lý có cần thiết không ? Yếu tố nào 
giữ lại trí nhớ tâm lý ? Cái gì khiến cho có sự hồi nhớ tâm lý về lời sỉ 
nhục hoặc sự ngợi khen ? Tại sao mình giữ lại một số kỷ niệm và vứt bỏ 
một số kỷ niệm khác ? Cố nhiên mình chỉ giữ lại những kỷ niệm nào thú 
vị và tránh trốn những kỷ niệm khó chịu. Nếu ngài quan sát, ngài sẽ thấy 
rằng mình đã xua bỏ những kỷ niệm đau đớn nhanh chóng hơn là những 
kỷ niệm vui sướng. Tâm trí là trí nhớ, dù ở cấp độ nào, dù mình gọi thế 
nào cũng được ; tâm trí là sản phẩm của quá khứ, tức là trí nhớ, một 
trạng thái nô lệ, bị qui định . Thế mà với trí nhớ ấy chúng ta lại đối mặt 
với sự thách thức mới lạ của đời sống. Sự thách thức của cuộc đời vẫn 
luôn luôn mới lạ mà sự đáp ứng của chúng ta thì lại luôn luôn cũ kỹ, bởi 
vì sự đáp ứng của chúng ta chỉ là kết quả của quá khứ. Vì thế sự hiện 
nghiệm và sự kinh nghiệm đều khác nhau, hiện nghiệm là kinh nghiệm 
không có trí nhớ và kinh nghiệm là kinh nghiệm với trí nhớ. Nghĩa là đời 
sống luôn luôn mở bày ra trước ta với sự thách thức mới lạ, luôn luôn 
mới lạ. Còn ta lại đón gặp đời sống với đáp ứng bị qui định bởi điều 
quen thuộc cũ kỹ. Vậy những gì xảy ra ? Tôi hấp thu nuốt chửng điều 
mới lạ, tôi không hiểu được sự lạ ; và sự hiện nghiệm về điều lạ đã bị 
quá khứ qui định. Vì thế mình chỉ có thể hiểu điều lạ một cách thiếu sót, 
không bao giờ có sự hiểu biết trọn vẹn. Chỉ khi nào mình hiểu trọn vẹn 
một sự việc thì sự việc ấy mới không để dấu sẹo trong trí nhớ.
Khi sự thách thức của cuộc đời hiện đến với tất cả sự mới lạ thì ngài đón
gặp sự thách thức ấy với sự đáp ứng cũ kỹ. Sự đáp ứng cũ kỹ ấy qui định
sự mới lạ, vặn méo sự mới lạ, khuynh ngược mọi sự, do đó, không thể
nào mình hiểu được sự mới lạ một cách vẹn tròn, và sự mới lạ kia luôn



luôn phải chịu nuốt chửng vào sự cũ kỹ và tăng trưởng củng cố sự cũ kỹ
ấy. Điều này có vẻ dường như trừu tượng, nhưng không khó hiểu lắm,
nếu ngài chịu khó đi vào vấn đề một cách gần gũi hơn, và ý tứ hơn. Tình
thế hiện nay ở thế giới đòi hỏi mình phải đối phó một cách mới lạ đường
lối đối trị của mình phải mới mẻ vì vấn đề thế giới vẫn luôn luôn mới
mẻ. Chúng ta không có khả năng đối trị vấn đề một cách mới lạ, vì
chúng ta đi đến vấn đề với tâm trí nô lệ, với những thành kiến quốc gia,
địa phương, gia đình, tôn giáo. Những kinh nghiệm trước của chúng ta
vẫn tác động thành một hàng rào chận đứng sự tìm hiểu ngộ nhập điều
thách thức mới lạ, vì thế chúng ta vẫn tiếp tục rèn luyện , củng cố trí nhớ,
do đó, chúng ta không bao giờ hiểu sự mới lạ, chúng ta không bao giờ
đón gặp sự thách thức một cách trọn vẹn, toàn triệt. Chỉ khi nào mình có
khả năng đón nhận sự thách thức một cách mới mẻ, tươi tắn, chỉ lúc ấy
sự thách thức kia mới chìa ra hoa thơm quả ngọt cho mình.
Người đặt câu hỏi nói ” tôi nhớ rõ ràng những buổi nói chuyện trước của
ngài. Vậy trí nhớ là một kinh nghiệm thiếu sót trong ý nghĩa nào ?” Hiển
nhiên đó là kinh nghiệm thiếu sót vì đó chỉ là một ấn tượng, một kỷ
niệm. Nếu ngài hiểu được những gì đã được nói trước đây và thấy được
sự thật của lời nói ấy thì sự thật kia, chân lý kia, không phải là một sự
hồi nhớ được. Chân lý không phải là trí nhớ, kỷ niệm, bởi vì chân lý luôn
luôn mới lạ, luôn luôn biến chuyển tự tính – Ngài nhớ lại những buổi nói
chuyện trước. Tại sao ? Bởi vì ngài đã dùng buổi nói chuyện trước như
một sự hướng dẫn nào đó trong đời, chứ ngài không hoàn toàn hiểu được
ý nghĩa của buổi nói chuyện ấy. Ngài muốn đi sâu vào ý nghĩa của buổi
nói chuyện ấy, và vô tình hay cố tình, buổi nói chuyện ấy đã được giữ lại
trong trí. Nếu ngài hiểu điều gì một cách trọn vẹn, nghĩa là thấy được
chân lý của điều ấy một cách hoàn toàn, ngài sẽ thấy rằng không có trí
nhớ gì cả. Sự giáo dục của chúng ta là sự rèn luyện trí nhớ, củng cố trí
nhớ. Sự tu hành và nghi lễ tôn giáo của ngài, sự đọc sách và kiến thức
của ngài, tất cả đều là củng cố trí nhớ. Nói thế có nghĩa là gì ? Tại sao
chúng ta lại bám víu vào trí nhớ ? Tôi không biết ngài có để ý rằng khi
mình lớn lên, trở nên già hơn, mình hay nhìn lại quá khứ , nhìn lại những
nỗi vui, nỗi khổ, điều thú vị của quá khứ ; nếu mình còn trẻ, mình lại
nhìn về tương lai. Tại sao chúng ta làm thế ? Tại sao trí nhớ lại trở nên



quan trọng như vậy ? Vì một lý do giản dị dễ thấy là chúng ta không biết
cách sống trọn vẹn, hoàn toàn trong hiện tại. Chúng ta dùng hiện tại như
là một phương tiện để đi đến tương lai, vì thế hiện tại không còn ý nghĩa
quan trọng nữa. Chúng ta không thể sống trong hiện tại, bởi vì chúng ta
dùng hiện tại như là sự bước đi hướng tới tương lai. Bởi vì tôi đang trở
thành một nhân vật gì đó, cho nên tôi không bao giờ tự hiểu mình một
cách trọn vẹn , và muốn tự hiểu mình, hiện thể đích thực của mình là gì,
muốn hiểu thế thì không cần phải tôi luyện trí nhớ. Trái lại, trí nhớ là
chướng ngại vật cho sự lý hội về hiện thể. Tôi không biết ngài có để ý
rằng một tư tưởng mới, một cảm giác mới, chỉ hiện đến khi tâm trí không
bị kẹt trong màn lưới của ký ức. Khi có khoảng cách giữa hai tư tưởng,
giữa hai kỷ niệm, khi mình có thể ở lại với khoảng cách ấy, lúc ấy từ
khoảng cách kia khởi phát lên một trạng thái mới lạ của hiện thể, và
trạng thái hiện thể mới lạ này không còn là trí nhớ nữa. Chúng ta có
nhiều kỷ niệm, và chúng ta rèn luyện trí nhớ và dùng nó như một phương
tiện để tiếp diễn đời sống liên tục. Cái "tôi" và cái “của tôi” trở nên vô
cùng quan trọng khi mà sự rèn luyện trí nhớ vẫn còn đó, và vì phần đông
chúng ta đều được làm thành bởi cái "tôi" và cái “của tôi”, cho nên trí
nhớ giữ một vai trò rất quan trọng trong đời sống chúng ta . Nếu ngài
không có trí nhớ thì tài sản của ngài, gia đình ngài, những ý tưởng của
ngài sẽ không còn quan trọng như vậy nữa ; vì thế muốn củng cố cái
"tôi" và cái “của tôi”, nên ngài rèn luyện trí nhớ. Nếu ngài để tâm chú ý,
ngài sẽ thấy rằng có một khoảng cách giữa hai tư tưởng, giữa hai cảm
xúc. Trong khoảng cách ấy, (khoảng cách ấy không phải là sản phẩm của
trí nhớ), mình mới tìm được sự tự do phi thường, vượt ra ngoài cái "tôi"
và cái “của tôi”, và khoảng cách ấy là phi thời gian.
Chúng ta hãy nhìn vấn đề trong một chiều hướng khác. Chắc chắn trí
nhớ là thời gian, phải thế không ? Trí nhớ tạo ra ngày hôm qua, ngày
hôm nay và ngày mai. Trí nhớ về ngày hôm qua qui định ngày hôm nay,
do đó hun đúc ngày mai. Nghĩa là quá khứ băng ngang qua hiện tại và
tạo ra tương lai. Một tiến trình thời gian vẫn liên tục tiếp diễn, tức là ý
chí muốn thành đạt, muốn trở nên. Trí nhớ là thời gian, và nhờ thời gian,
chúng ta mong muốn hy vọng đạt tới một kết quả nào đó. Hôm nay tôi là
người thư ký, rồi thời gian và cơ hội đến, tôi sẽ trở thành ông quản lý



hoặc ông chủ. Vì thế, tôi cần phải có thời gian ; cũng đồng một tâm thức
y hệt như vậy, chúng ta nói như vầy, “tôi sẽ đạt tới thực tại, tôi sẽ tiến tới
Thượng đế “. Do đó, tôi phải có thời gian để thực hiện , nghĩa là tôi phải
rèn luyện trí nhớ, củng cố trí nhớ bằng sự thực hành, bằng kỷ luật, để
làm một nhân vật nào đó, để thành đạt, thành tài, được lời lãi lợi lộc,
nghĩa là được tiếp diễn liên tục trong thời gian. Nhờ vào thời gian, chúng
ta mong mỏi đạt tới điều phi thời gian ; nhờ vào thời gian, chúng ta
mong mỏi đạt tới sự vĩnh cửu. Ngài có thể làm như thế ? Ngài có thể bắt
chụp sự vĩnh cửu trong màn lưới của thời gian, qua trí nhớ, mà trí nhớ lại
thuộc vào thời gian ? Mình chỉ có thể đạt tới điều phi thời gian khi trí
nhớ tức là cái "tôi" và cái “của tôi” ngừng lại. Nếu ngài thấy được sự thật
của vấn đề ấy, nghĩa là mình không thể hiểu được hoặc đón nhận được
điều phi thời gian qua phạm trù thời gian, khi lý hội được như vậy, lúc
ấy, chúng ta mới có thể đi vào vấn đề trí nhớ, ký ức. Trí nhớ về những sự
việc chuyên môn kỹ thuật là một trí nhớ cần thiết quan yếu, nhưng trí
nhớ tâm lý dùng để duy trì bản ngã, cái "tôi" và cái "của tôi" , dùng để
đồng hóa và tiếp diễn tự ngã ; trí nhớ tâm lý ấy hoàn toàn có tính cách
phương hại đến đời sống và đến thực tại. Khi mình thấy được sự thật của
vấn đề ấy, điều sai lầm sẽ rơi mất đi, rồi tâm thức không còn lưu giữ lại
kinh nghiệm của ngày qua.
Ngài ngắm nhìn cảnh mặt trời lặn thực ngoạn mục, ngắm nhìn một cây
mọc thực đẹp trên một cánh đồng, khi lần đầu tiên ngài ngắm nhìn nó,
ngài tận hưởng ngây ngất một cách trọn vẹn, toàn triệt ; nhưng khi ngài
trở lại cảnh cũ và mong muốn tìm hưởng lại cảnh đẹp xưa ; thế thì cái gì
xảy ra khi ngài trở lại cảnh cũ để mong hưởng lại mọi sự ? Không còn gì
để hưởng nữa, bởi vì trí nhớ về cảnh tịch dương ngày qua , chính trí nhớ
ấy đã khiến ngài trở lại cảnh cũ, đưa đẩy, thôi thúc ngài tận hưởng lại.
Ngày hôm qua không có trí nhớ gì cả, mà chỉ là sự thán thưởng tự nhiên,
tự phát, một sự đáp ứng trực tiếp ; nhưng ngày hôm nay, khi trở lại cảnh
cũ, ngài lại thèm muốn bắt lại kinh nghiệm của ngày hôm qua. Nghĩa là,
trí nhớ đang xen vào đứng giữa ngài và cảnh tịch dương, do đó, không
còn sự say hưởng thưởng ngoạn nữa, không còn sự phong phú miên man
nữa, sự tràn đầy trọn vẹn của cảnh đẹp tuyệt thế. Thêm một trường hợp
nữa, chẳng hạn , ngài có một người bạn, người ấy nói đôi điều với ngài



vào ngày hôm qua, hắn sỉ nhục lăng mạ hoặc ngợi khen tán tụng ngài và
ngài lưu giữ lại kỷ niệm ; với kỷ niệm trí nhớ ấy, ngài lại đón nhận hắn
vào ngày hôm nay. Thực ra thì ngài không đón nhận, trùng phùng người
bạn của ngài, đúng ra ngài đã mang theo ngài trí nhớ của ngày hôm qua
và ký ức ấy đã xen vào mọi sự. Rồi chúng ta tiếp tục sống ở đời, vây phủ
đời sống bản thân và hành động mình bằng trí nhớ, ký ức ; do đó, không
còn gì mới lạ, đời sống không còn mới lạ, trinh bạch tươi tắn nữa. Đó là
lý do cắt nghĩa tại sao trí nhớ đã làm cuộc đời trở nên mệt mỏi, khắc
khoải, chán chường, hoang trống, hư vô. Chúng ta sống thù nghịch với
nhau, bởi vì cái "tôi" và cái "của tôi" đã được củng cố bằng trí nhớ. Trí
nhớ xuất hiện vào đời sống qua hành động trong hiện tại : chúng ta nuôi
dưỡng trí nhớ bằng hiện tại để cho trí nhớ hiện hữu, nhưng khi chúng ta
không làm thế thì trí nhớ sẽ phôi pha triệt tiêu đi. Trí nhớ về những sự
kiện , về những sự việc có tính cách kỹ thuật , là một trí nhớ cần thiết,
điều này quá hiển nhiên rồi nhưng loại trí nhớ được hiểu như là sự ghì
giữ về mặt tâm lý , loại trí nhớ này làm phương hại cho sự hiểu biết về
đời sống, phương hại đến tình giao cảm tiếp thông giữa mình với người
khác.
 
 

18.  BUÔNG THẢ VỚI HIỆN THỂ
 
 

HỎI :  Sự khác nhau giữa việc tuân theo thiên ý và việc chấp nhận hiện 
thể là gì ?
KRISHNAMURTI :  Nhất định là có sự khác nhau rõ ràng, khác nhau 
hoàn toàn, không phải sao ? Việc bỏ mình tuân theo thiên ý có ẩn nghĩa 
là ngài đã biết thiên ý là gì rồi. Ngài không hy sinh buông thả cho một 
cái gì mà ngài không biết. Nếu ngài biết thực tại , ngài không thể hiến 
mình cho thực tại; ngài không còn hiện hữu đâu ; không có việc buông 
thả hiến mình cho một thiên ý tối cao. Nếu ngài buông thả hiến mình cho 
một thiên ý tối cao, lúc ấy thiên ý tối thượng ấy chỉ là sự phóng ngoại 
của bản thể ngài, bởi vì mình không thể biết được thực tại qua phạm trù 
quen biết, quen thuộc. Thực tại chỉ hiện thể khi nào điều quen thuộc 
chấm dứt, không hiện hữu. Điều quen thuộc, thế giới quen thuộc chỉ là 



sản phẩm do tâm trí tạo tác ra, bởi vì tư tưởng là kết quả của điều quen 
thuộc, của quá khứ, và tư tưởng chỉ có thể tạo ra những gì tư tưởng biết 
được ; do đó, những điều tư tưởng biết được đều không phải là sự vĩnh 
cửu. Đó là lý do tại sao khi ngài buông mình tuân theo thiên ý, ngài chỉ 
là đang buông mình tuân theo những phóng ảnh của chính ngài ; điều ấy 
có thể làm ngài thỏa mãn, vỗ về an ủi, làm ngài thoải mái dễ chịu, nhưng 
điều ấy vẫn không phải là thực tại.
Muốn hiểu hiện thể hiện tiền, mình cần phải theo một tiến trình khác hẳn
– có lẽ danh từ “tiến trình” không đúng hẳn, nhưng điều tôi muốn nói
như vầy : hiểu được hiện thể không phải là dễ dàng được, việc ấy đòi hỏi
mình phải sáng suốt, minh mẫn nhiều hơn nữa, phải trực thức nhiều hơn
nữa, chứ không phải chỉ chấp nhận hoặc hiến mình cho một ý tưởng thôi.
Hiểu được hiện thể không cần phải cố gắng nỗ lực ; nỗ lực chỉ làm tán
thất tinh thần thôi. Muốn hiểu được bất cứ điều gì, muốn hiểu được hiện
thể, mình không nên tán thất tâm niệm, phải thế không ? Nếu tôi muốn
hiểu được những gì ngài đang nói thì tôi không thể đồng thời lắng nghe
âm nhạc, nghe tiếng động thiên hạ ngoài phố, tôi phải chú tâm hết mình
vào lời nói của ngài – vì vậy, ý thức trực tiếp vào hiện thể là một điều
thiên nan vạn nan, bởi lẽ chính tư tưởng của chúng ta đã trở nên thất tán
không chuyên nhất. Chúng ta lại không muốn hiểu hiện thể. Chúng ta
nhìn hiện thể qua lăng kính của thành kiến, của sự kết án hoặc của tinh
thần đồng hóa, điều khó khăn nhất vẫn là dở cặp kính ra và nhìn thẳng
vào hiện thể. Tất nhiên, “cái đang là “ tức là hiện thể, là một sự kiện, là
chân lý, và tất cả mọi sự khác đều là chạy trốn thoát ly, chứ không phải
chân lý. Muốn hiểu hiện thể, sự xung đột của tinh thần nhị nguyên phải
chấm dứt, bởi vì sự đáp ứng tiêu cực trong việc trở thành một cái gì khác
cái đang là chỉ là phủ nhận chối bỏ sự thể nhập với hiện thể. Nếu tôi
muốn hiểu lòng ngạo mạn kiêu căng, tôi không nên đi ngược lại bằng
một phản nghĩa, tôi không nên để tâm trí tán thất bằng nỗ lực muốn trở
thành cái gì đó hoặc ngay cả bằng nỗ lực muốn hiểu hiện thể. Nếu tôi
kiêu mạn, cái gì xảy ra ? Nếu tôi không đặt tên cho trạng thái ấy, không
gọi là “kiêu mạn” thì sự kiêu mạn chấm dứt ngay ; nghĩa là câu trả lời
nằm ngay trong chính vấn đề, chứ không phải nằm bên ngoài.



Đây không phải là vấn đề chấp nhận hiện thể, ngài không chấp nhận hiện
thể, ngài không phải chấp nhận rằng da ngài màu nâu hay màu trắng, vì
đó là một sự thật, sự kiện, chỉ khi nào ngài cố gắng trở thành một cái gì
khác thì ngài mới phải chấp nhận việc này việc kia. Ngay lúc ngài tri
nhận một sự kiện thì sự kiện ấy không còn bất cứ sự quan trọng nào đáng
kể, nhưng một trí óc quen suy nghĩ về quá khứ hoặc về tương lai thì lại
quen chạy tuột khắp nơi, một trí óc như vậy không thể nào có khả năng
hiểu được hiện thể. Vì không hiểu được hiện thể, cho nên ngài không thể
tìm thấy sự thực, và không thể hiểu được hiện thể, cuộc đời chẳng có gì
quan trọng nữa, đời sống trở nên một đấu trường thường trực mà sự đau
đớn dày vò quằn quại vẫn tiếp diễn. Mình chỉ có thể hiểu được thực tại
bằng thể nhập với “cái đang là”, tức là hiện thể. Không thể hiểu được
“cái đang là” nếu mình còn lên án hoặc đồng hóa ; một trí óc luôn luôn
lên án hoặc đồng hóa thì không thể hiểu được cái gì cả - trí óc ấy chỉ có
thể hiểu được màn lưới mà nó bị vướng kẹt. Hiểu được hiện thể, ý thức
được hiện thể thì sự sâu thẳm lạ thường mới phô bày ra, trong sâu thẳm
ấy mới phát hiện thực tại, diễm phúc và hoan lạc.
 
 

19.  VỀ SỰ ĐỌC KINH VÀ SỰ THAM THIỀN
 
 

HỎI :  Có phải ngưỡng vọng diễn đạt trong kinh cầu là một con đường 
dẫn đến Thượng đế ?
KRISHNAMURTI :  Trước hết, chúng ta khảo sát những vấn đề chứa 
đựng trong câu hỏi này . Trong câu hỏi ấy ngụ cả sự cầu kinh, sự tập 
trung tư tưởng, và sự trầm tư mặc tưởng. Vậy đối với chúng ta, sự cầu 
kinh có nghĩa gì ? Trước tiên, trong khi đọc kinh, mình thỉnh cầu, van 
xin, nài nỉ, kêu xin một đấng nào đó mà mình gọi là Thượng đế hoặc một 
thực thể nào đó, gọi là thực tại. Cá thể ngài đang đòi hỏi, thỉnh nguyện, 
van xin, nài nỉ, tìm kiếm sự dìu dắt của một thực thể nào đó mà ngài gọi 
là Thượng đế ; do đó, thái độ cầu kinh của ngài là tìm kiếm một phần 
thưởng, tìm kiếm một sự đáp trả thỏa mãn. Ngài đang bị hoạn nạn, hoạn 
nạn chung hay riêng, rồi ngài cầu nguyện đọc kinh cho được phúc lành 
che chở gìn giữ, dìu dắt ; hoặc tâm tư ngài đang tán loạn và ngài van xin 



được bình tĩnh sáng suốt, ngài mong mỏi được giúp đỡ, được sự bảo trợ 
của một thực thể nào đó mà ngài gọi là Thượng đế. Trong việc này đã 
ngụ ý rằng Thượng đế - Thượng đế là thế nào, chúng ta chưa thảo luận 
ngay bây giờ - sẽ dọn sạch mọi sự tán loạn mà các ngài và tôi đã tạo ra. 
Tựu trung, chính chúng ta đã đem lại sự tán loạn , nỗi thống khổ, sự hỗn 
mang, nạn chuyên chế áp bức khủng khiếp, sự vắng mất tình thương, và 
chúng ta muốn thực thể nào mình gọi là Thượng đế dọn sạch mọi sự, 
đem lại sự trật tự chỉnh túc. Nói một cách khác, chúng ta muốn một 
người khác hiệu chỉnh lại sự hỗn loạn, sự thống khổ bần cùng của chúng 
ta, sự xung đột của chúng ta, chúng ta van xin một kẻ khác mang đến ánh 
sáng và diễm phúc cho chúng ta .
Vậy thì mỗi khi ngài đọc kinh, khi ngài van xin, thỉnh cầu cho được một
việc gì, việc ấy thường khi hiện đến. Khi ngài hỏi, ngài sẽ nhận được ;
nhưng những gì ngài nhận được sẽ không tạo ra trật tự, bởi vì điều ngài
nhận được không đem đến sự sáng suốt , sự giao cảm hiểu biết . Điều ấy
chỉ thỏa mãn , đem đến sự thỏa lòng mãn nguyện, nhưng không tạo ra sự
hiểu biết , bởi vì khi ngài thỉnh cầu thì ngài nhận được điều mà ngài
phóng hiện ra đó. Làm thế nào thực tại , Thượng đế có thể trả lời sự
thỉnh cầu đặc thù của ngài ? Có thể nào sự vô lượng sự vô ngôn mà lại
bận vướng với những lo âu bần tiện hèn mọn của chúng ta, bận bịu với
nỗi thống khổ hỗn loạn mà chính chúng ta đã tạo ra ? Thế thì cái gì đáp
ứng ? Cố nhiên là thực tại vô lượng, vô hạn, không thể nào đáp ứng cho
thực thể hữu hạn, bần tiện, bé nhỏ. Như vậy thì cái gì đáp ứng ? Trong
lúc chúng ta đọc kinh, chúng ta tương đối trầm lặng, trong một cảm trạng
cởi mở đón nhận ; lúc ấy, chính tiềm thức của chúng ta đem đến một sự
sáng suốt nhất thời. Ngài muốn được một việc gì đó, ngài thèm muốn
khát vọng điều ấy, và trong khoảnh khắc khát vọng ấy, giây phút thỉnh
cầu khúm núm tha thiết ấy , cảm thức ngài tương đối cởi mở đón nhận ;
tâm trí tích cực, hữu thức của ngài được tương đối vắng lặng, vì thế vô
thức mới tự phóng hiện vào trong tâm trí ấy và ngài được sự đáp ứng.
Chắc chắn đó không phải là sự đáp ứng từ thực tại, từ thực thể vô lượng
– đó chính là sự đáp ứng vô thức của ngài. Vì thế, chúng ta đừng để tâm
thức tán loạn và cho rằng mỗi khi ngài đọc kinh được đáp ứng là ngài có



tương giao với thực tại . Thực tại phải đến ngài ; ngài không thể đến thực
tại được.
Vấn đề đọc kinh này còn can hệ đến một yếu tố : sự đáp ứng của điều mà
chúng ta gọi là tiếng nói nội tại. Như tôi đã trình bày, khi tâm trí van xin,
nài nỉ, thỉnh cầu thì tâm trí được tương đối im lặng ; khi ngài nghe tiếng
nói nội tại, đó là tiếng nói của chính ngài đang tự phóng hiện vào trong
tâm thức tương đối tĩnh lặng ấy. Thế thì làm thế nào tiếng nói ấy có thể
là tiếng nói của thực tại ? Một đầu óc tán loạn, ngu si, thèm khát, tham
dục, đòi hỏi, van xin, một đầu óc như thế làm thế nào hiểu được thực tại
? Tâm thức chỉ có thể đón nhận thực tại khi tâm thức im lặng một cách
tuyệt đối, không còn đòi hỏi, không van xin, không thèm khát, không
hoài vọng, không thỉnh cầu, dù là cho mình, cho quốc gia hoặc cho
người khác. Khi tâm thức được im lặng một cách tuyệt đối, khi lòng
tham dục chấm dứt, chỉ lúc ấy thực tại mới xuất hiện. Một người van xin
đòi hỏi, nài nỉ, thỉnh cầu, khao khát phương hướng thì hắn sẽ tìm thấy
điều hắn tìm kiếm , nhưng đó sẽ không phải là chân lý. Điều hắn nhận
được sẽ là sự đáp ứng của những tầng lớp vô thức trong chính tâm trí hắn
phóng hiện vào ý thức ; tiếng nói im lặng nhỏ bé kia dìu dắt phương
hướng cho hắn không phải là thực tại mà chỉ là sự đáp ứng của vô thức.
Vấn đề đọc kinh lại cũng có can hệ đến vấn đề tập trung tư tưởng . Đối
với phần đông chúng ta , sự tập trung tư tưởng là một tiến trình độc
chiếm. Sự tập trung tư tưởng được phát sinh do nỗ lực, cưỡng bách, chi
phối, mô phỏng, vì thế sự tập trung tư tưởng là một tiến trình độc chiếm.
Tôi để tâm vào một việc gọi là tham thiền, nhưng những tư tưởng của tôi
đều phân tán ; vì thế tôi cố định tâm trí vào một hình ảnh, một ảnh tượng
hoặc một ý tưởng và khai trừ các tư tưởng khác. Tiến trình tập trung tư
tưởng này, tức là sự độc chiếm khai trừ, được coi như một phương tiện
thiền định. Đó là điều ngài thường làm phải thế không ? Khi ngài ngồi
xuống để tham thiền, ngài an định tâm trí vào một chữ, vào một ảnh
tượng, hoặc vào một hình ảnh, nhưng tâm trí vẫn lang thang đây đó khắp
nơi. Những ý tưởng khác, những tư tưởng khác, những cảm xúc khác lại
chen lấn làm gián đoạn sự định tâm của ngài và ngài cố gắng xua đẩy
chúng ra ngoài ; ngài mất thì giờ trong việc cầm cự chống chế với những
tư tưởng của ngài. Và ngài gọi tiến trình ấy là sự tham thiền. Nghĩa là



ngài cố gắng tập trung tư tưởng vào một sự việc gì đó mà ngài không
quan tâm thích thú, rồi những tư tưởng của ngài lại tiếp tục gia tăng, hiện
đến càng lúc càng nhiều, chen vào gián đoạn sự định tâm, vì thế ngài
phải tận dụng tinh lực để khai trừ loại bỏ, xua bỏ, đẩy đi ; nếu ngài có thể
tập trung tư tưởng vào một tư tưởng chọn lựa, vào một đối tượng đặc
biệt nào đó, ngài cho rằng ngài đã thành công trong việc tham thiền.
Chắc chắn đó không phải là tham thiền, phải thế ? Sự tham thiền không
phải là một tiến trình độc chiếm, độc chiếm trong nghĩa khai trừ xua bỏ,
chống chế lại những ý tưởng lấn áp. Sự đọc kinh không phải là thiền
định và sự tập trung tư tưởng cũng không phải là thiền định, vì đó chỉ là
sự độc chiếm thôi.
Tham thiền là gì ? Sự trầm tư mặc tưởng là gì ? Sự tập trung tư tưởng
không phải là tham thiền, bởi vì mỗi khi mình cảm thấy hứng thú quan
tâm thì tương đối dễ tập trung tư tưởng vào một việc gì đó. Một người
tướng chỉ huy dàn trận, gây sự tàn sát đẫm máu, cũng là người rất tập
trung tư tưởng. Một kẻ kinh doanh chỉ lo làm tiền cũng là người tập
trung tư tưởng – hắn tập trung tư tưởng đến độ tàn nhẫn, không biết
thương xót, xua bỏ qua tất cả những cảm giác khác và chỉ tập trung tư
tưởng hoàn toàn vào điều hắn muốn có. Bất cứ kẻ nào chú tâm để ý đến
một việc gì thì hắn tập trung tư tưởng một cách tự nhiên, tự phát. Sự tập
trung tư tưởng như thế không phải là tham thiền, đó chỉ là sự độc chiếm
khai trừ.
Thế thì tham thiền là gì ? Chắc chắn sự tham thiền là sự hiểu biết – sự
tham thiền của con tim là sự giao cảm hiểu biết. Làm thế nào có thể có
sự hiểu biết nếu có sự độc chiếm khai trừ ? Làm thế nào có sự hiểu biết
khi mình chỉ van nài van xin, thỉnh cầu ? Trong sự giao cảm hiểu biết ,
mình được hòa bình, thanh thản, mình được sự tự do : điều ngài hiểu
được cũng là điều mà ngài đã được giải phóng, ngài đã hiểu được điều gì
là ngài đã giải thoát khỏi điều ấy. Còn chỉ tập trung tư tưởng hoặc chỉ
đọc kinh không đem đến sự hiểu biết giao cảm. Sự hiểu biết là chính cơ
sở, tiến trình nền tảng của sự tham thiền. Ngài không phải đồng ý với lời
nói của tôi, nhưng nếu ngài khảo sát sự đọc kinh và sự tập trung tư tưởng
một cách chu đáo hơn, một cách sâu thẳm hơn, ngài sẽ thấy rằng không
có sự đọc kinh nào hay sự tập trung tư tưởng nào đưa dẫn đến sự hiểu



biết giao cảm. Sự đọc kinh và tập trung tư tưởng chỉ đưa đến sự cố chấp
định kiến và ảo tưởng. Trái lại sự thiền định nào mà có sự hiểu biết giao
cảm trong ấy thì sự thiền định ấy mang tới sự tự do, sáng suốt minh mẫn
và nguyên tính.
Đối với chúng ta, sự hiểu biết giao cảm có nghĩa là gì ? Sự hiểu biết có
nghĩa là đặt đúng tầm quan trọng , đánh giá đúng, đặt giá trị xác đáng
cho tất cả mọi sự. Người ngu si là người đặt sai những giá trị ; chính bản
chất của sự ngu xuẩn là đánh mất sự lãnh hội đàng hoàng về những giá
trị chính xác. Sự hiểu biết hiện đến khi nào có những giá trị chính xác,
khi nào những giá trị chính đáng được thiết lập. Và làm thế nào mình
thiết lập những giá trị chính đáng – giá trị chính đáng của tài sản, giá trị
chính đáng của sự tương giao, giá trị chính đáng của những ý tưởng ?
Muốn cho những giá trị chính đáng hiện đến, ngài phải hiểu người tư
duy, phải thế không ? Nếu tôi không hiểu người tư duy, tức là tôi, thì
những gì tôi lựa chọn đều vô nghĩa ; nghĩa là nếu tôi không tự hiểu tôi,
lúc ấy, hành động của tôi, tư tưởng của tôi không có nền tảng căn nguyên
gì cả. Vì vậy, sự tự hiểu biết là sự bắt đầu của sự tham thiền lĩnh lự - chứ
không phải kiến thức mà ngài lượm lặt từ những quyển sách của tôi, từ
những kẻ uy quyền uy tín, từ những bậc gurus (những bậc minh sư, đạo
sư), nhưng sự hiểu biết xuất hiện nhờ sự tự khảo sát tức là tự thức. Sự
tham thiền là sự bắt đầu của việc tự hiểu biết , và không có sự tự hiểu
biết thì không có việc tham thiền được. Nếu tôi không hiểu những dường
lối vận hành của những tư tưởng tôi, những cảm giác tôi, nếu tôi không
hiểu những động lực duyên do của tôi, những khát vọng những đòi hỏi,
sự đeo đuổi một khuôn mẫu hành động , tức là những ý tưởng – nếu tôi
không tự hiểu tôi , thì không thể nào có cơ sở để suy tưởng ; người tư
duy nào chỉ đòi hỏi , cầu nguyện hoặc khai trừ độc chiếm, không tự hiểu
bản thân thì nhất định rốt ráo rồi cũng đi đến hỗn loạn ảo tưởng.
Sự bắt đầu của việc tham thiền là sự tự hiểu biết, tức là ý thức trực tiếp
về tất cả sự vận hành của tư tưởng và cảm giác , tri nhận tất cả những
tầng lớp trong ý thức của tôi, chẳng những những tầng lớp nông cạn hời
hợt mà cả những sinh hoạt ẩn kín, tiềm mặc sâu thẳm. Muốn biết những
sinh hoạt tiềm mặc sâu thẳm, những nguyên động lực giấu kín, những
đáp ứng, những tư tưởng và những cảm giác, phải cần có được sự trầm



lặng trong tâm trí hữu thức ; nghĩa là tâm trầm lặng trong tâm để có thể
đón nhận sự phóng hiện bên ngoài của vô thức. Tâm trí hữu thức nông
cạn hời hợt chỉ bận rộn với những sinh hoạt thường nhật, với việc mưu
sinh, lừa gạt những kẻ khác, trục lợi kẻ khác, chạy trốn những vấn đề -
nói chung tất cả những sinh hoạt hàng ngày trong đời sống chúng ta .
Tâm thức nông cạn hời hợt ấy phải hiểu đúng mức sự quan trọng của
chính những sinh hoạt của mình và nhờ thế mới đem đếnsự trầm lặng an
tĩnh cho tự thể. Tâm thức ấy không thể tạo ra sự an tâm, trầm mặc bằng
sự kiềm chế, áp đảo, kỷ luật. Tâm thức chỉ có thể tạo ra sự vắng lặng
thanh bình, trầm mặc bằng việc lãnh hội những sinh hoạt của tự thể,
bằng việc quan sát những sinh hoạt ấy, bằng việc ý thức trực tiếp về
những sinh hoạt ấy, bằng việc nhìn thấy sự tàn bạo của tự thể, nhìn thấy
cách nói năng với người đầy tớ, với người vợ, với con gái, với mẹ, vân
vân. Khi tâm thức nông cạn thiển bạc hoàn toàn ý thức như thế về tất cả
sinh hoạt của tự thể nhờ vào sự hiểu biết ấy, tâm thức trở nên trầm lặng
một cách tự nhiên, chứ không phải bị tiêm độc dược bằng sự cưỡng bức
hoặc bị kiềm chế bởi sự tham dục ; lúc ấy tâm trí mới có khả năng đón
nhận thâm ý hàm súc, những dấu hiệu bày tỏ của vô thức, bao nhiêu là
những tầng lớp kín đáo của tâm trí – những bản năng chủng tộc, những
kỷ niệm chôn vùi, những truy cầu ẩn giấu, những vết thương sâu thẳm
chưa lành. Chỉ khi nào tất cả những thứ này đã tự phóng hiện ra ngoài và
được lý hội, khi toàn thể ý thức đã cởi bỏ gánh nặng, không còn bị
vướng kẹt trong bất cứ vết thương lòng nào, không bị ràng buộc bởi bất
cứ kỷ niệm nào, chỉ lúc ấy ý thức mới sẵn sàng đón nhận sự vĩnh cửu.
Sự tham thiền tĩnh lự là sự tự hiểu biết, và không có sự tự hiểu biết thì
không có tham thiền. Nếu ngài không ý thức về tất cả những đáp ứng của
ngài trong mọi lúc, nếu ngài không hoàn toàn ý thức, không hoàn toàn tri
nhận về những sinh hoạt thường nhật của ngài, mà chỉ tự đóng kín bưng
bít trong phòng và ngồi tham thiền trước hình ảnh của bậc đạo sư mình,
của bậc thầy tối thượng, việc làm ấy chỉ là một sự chạy trốn, bởi vì
không có sự tự hiểu biết mình thì không có tư duy chính xác ; không có
tư duy chính xác, những việc làm của ngài đều vô nghĩa, dù ý định của
ngài có cao thượng đi nữa thì vẫn vô nghĩa, vì thế sự đọc kinh không có
ý nghĩa, không quan trọng gì cả nếu mình không hiểu tự thể bản thân,



nhưng khi có sự tự hiểu biết thì có tư duy chính xác, rồi hành động chính
xác. Khi có hành động chính xác, lúc ấy không có sự tán loạn nữa ; do
đó, không còn sự thỉnh cầu nài nỉ van xin bất cứ ai để mong mỏi được
dìu dắt ra ngoài sự tán loạn kia. Bất cứ kẻ nào có ý thức trực tiếp hoàn
toàn, kẻ ấy đúng là đang tham thiền quán tưởng ; kẻ ấy không cần đọc
kinh vì hắn không ham muốn cầu cạnh bất cứ điều gì nữa. Đọc kinh,
kiềm chế tự kỷ, lặp đi lặp lại thường xuyên một việc gì đó, tất cả những
thứ này có thể đem đến cho ngài một sự im lặng nào đó, nhưng đó chỉ là
một sự đần độn chai đá chán chường khiến cho tâm trí phải khắc khoải ủ
ê. Việc ấy chỉ ru ngủ, tiêm độc dược cho tâm trí ; và sự độc chiếm loại
trừ mà ngài gọi là sự tập trung tư tưởng , không thể nào đưa đến thực tại
– không có tinh thần độc chiếm nào có thể làm được việc ấy. Điều khai
tạo ra sự giao cảm hiểu biết chính là sự tự hiểu biết và có được ý thức
trực tiếp không phải là chuyện khó lắm nếu mình có chủ ý chính xác.
Nếu ngài quan tâm đến việc khám phá toàn thể tiến trình của bản thân
ngài – chứ không phải chỉ để ý đến thành phần hời hợt mà phải để ý trọn
vẹn tiến trình của toàn diện bản thể ngài – lúc ấy, không có gì là khó lắm.
Nếu ngài thực sự muốn tự hiểu mình ngài sẽ bới đào khám phá cõi lòng
ngài và tâm trí ngài để biết được trọn vẹn nội dung, và khi mình có ý
định để biết thì ngài mới biết được. Rồi ngài có thể theo dõi tất cả mọi sự
vận hành của tư tưởng và cảm giác mà không kết án hoặc biện minh ,
theo dõi sự khởi phát của tất cả tư tưởng cảm giác, ngài sẽ tạo ra được sự
trầm lặng, không phải cưỡng bức, không phải áp chế tự kỷ ; sự trầm lặng
ấy là thành quả của việc không còn vấn đề nào nữa, không còn mâu
thuẫn nào nữa. Điều ấy giống như một ao nước vắng lặng, im lặng tĩnh
mịch vào một buổi chiều không gió ; khi tâm trí bình lặng, khi ấy thực
tại vô hạn xuất hiện.
 
 

20.  VỀ TÂM TRÍ HỮU THỨC VÀ VÔ THỨC
 
 

HỎI :  Tâm trí hữu thức thì không biết gì về vô thức và sợ hãi trước vô 
thức. Ngài thường đề cập nhiều nhất đến tâm trí hữu thức và như thế có 
đủ chăng ? Phương pháp của ngài có đem tới được sự giải phóng cho vô 



thức ? Xin ngài vui lòng giảng giải rõ rệt cách thức đối phó tâm trí vô 
thức một cách trọn vẹn nhất .
KRISHNAMURTI:  Chúng ta có trực thức về sự hiện hữu của tâm trí 
hữu thức và tâm trí vô thức, nhưng phần đông chúng ta đều chỉ sinh hoạt 
ở cấp độ hữu thức , nơi thượng tầng của tâm trí, và đời sống của chúng ta 
dường như đã bị giới hạn hẳn nơi thượng tầng nông cạn ấy. Chúng ta 
sống với tâm trí gọi là hữu thức và chúng ta không bao giờ chú ý đến cõi 
vô thức sâu thẳm hơn mà đôi lúc thế giới vô thức ấy cũng hé lộ một sự 
gợi ý kín đáo nào đó, một dấu hiệu nào đó, nhưng mình vẫn không lưu ý 
đến dấu hiệu gợi ý kia, mình vẫn làm bại hóa dấu hiệu kia, diễn dịch nó 
tùy theo những yêu sách hữu thức đặc thù của mình vào ngay lúc ấy. 
Người đặt câu hỏi nêu lên như vầy “ Ngài thường đề cập nhiều nhất đến 
tâm trí hữu thức và như thế có đủ chăng ?” Chúng ta hãy xem chúng ta 
hiểu tâm trí hữu thức theo nghĩa nào. Có phải tâm trí hữu thức khác hẳn 
vô thức ? Chúng ta đã chia phân ý thức tách biệt ra ngoài vô thức ; làm 
như thế có đàng hoàng không ? Có đúng không ? Có sự phân chia giữa ý 
thức và vô thức không ? Có đường ranh đường chia dứt khoát nào giữa 
biên giới tận cùng của ý thức và sự bắt đầu của vô thức ? Chúng ta có 
trực thức rằng thượng tầng của ý thức , tâm trí hữu thức, đang sinh hoạt, 
nhưng phải chăng đó là công cụ duy nhất đang sinh hoạt suốt ngày ? Nếu 
tôi chỉ đề cập duy nhất đến thượng tầng của tâm trí lúc ấy chắc chắn 
những gì tôi nói đều vô giá trị, đều vô nghĩa. Tuy vậy, hầu hết chúng ta 
đều đeo bám vào những gì tâm trí hữu thức đã chấp nhận, vì tâm trí hữu 
thức cảm thấy dễ thích ứng với một số sự kiện hiển nhiên ; nhưng vô 
thức có thể nổi loạn, rồi từ việc nổi loạn thường xuyên ấy xảy ra sự xung 
đột giữa thế giới gọi là ý thức và thế giới vô thức.
Vì vậy vấn đề của chúng ta là thế đấy, phải không ? Thực ra chỉ có một
trạng thái thôi, chứ không phải hai trạng thái hiểu theo nghĩa như ý thức
và vô thức : chỉ có một trạng thái hiện thể duy nhất, tức là ý thức, dù
ngài có thể chia phân ý thức ra làm hai phần, hữu thức và vô thức.
Nhưng ý thức ấy vẫn luôn luôn thuộc về quá khứ chứ không bao giờ
thuộc về hiện tại ; ngài chỉ ý thức về những sự việc đã qua rồi, đã xong
xuôi. Ngài ý thức về những gì tôi đang cố truyền đạt vào một giây phút
sau, phải thế không ? Ngài hiểu khoảnh khắc sau đó thôi. Ngài không



bao giờ có ý thức hoặc trực thức về hiện tại. Hãy ngắm nhìn chính tâm
trí của các ngài và các ngài sẽ thấy rằng ý thức sinh hoạt giữa quá khứ và
tương lai, và hiện tại chỉ là sự lướt đi của quá khứ để đi đến tương lai.
Do đó, ý thức là sự vận hành của quá khứ đến tương lai.
Nếu các ngài ngắm nhìn sinh hoạt của tâm trí các ngài, các ngài sẽ thấy
rằng sự vận hành đến quá khứ và đến tương lai là một tiến trình mà trong
đó, không có sự hiện hữu của hiện tại. Hoặc quá khứ là một phương tiện
thoát ly hiện tại, lúc hiện tại có thể làm mình khó chịu, hoặc tương lai là
hy vọng để trốn lánh hiện tại. Vì thế, tâm trí bận bịu với quá khứ hoặc
với tương lai và lột bỏ hiện tại. Nghĩa là tâm trí bị qui định bởi quá khứ,
qui định với tư cách là một người Ấn độ, một người Bà la môn hoặc
không phải Bà la môn, người theo đạo Chúa, người theo đạo Phật, vân
vân, và chính tâm trí bị qui định ấy đã tự phóng ánh đến tương lai ; vì thế
tâm trí ấy không bao giờ có thể nhìn thẳng bất cứ sự kiện một cách trực
tiếp và một cách vô tư. Hoặc tâm trí ấy lên án và phủ nhận sự kiện hoặc
chấp nhận và tự đồng hóa mình với sự kiện. Một tâm trí như thế dĩ nhiên
không thể nhìn bất cứ sự kiện nào đúng như sự kiện. Đó là trạng thái ý
thức của chúng ta bị qui định bởi quá khứ và tư tưởng của chúng ta là sự
đáp ứng bị qui định trước điều thách thức của một sự kiện ; ngài càng
đáp ứng tùy theo sự qui định của tín ngưỡng , của quá khứ, thì quá khứ
càng được củng cố. Sự củng cố quá khứ kia dĩ nhiên là sự tiếp diễn của
chính quá khứ , tức là tương lai. Vì thế, đó là trạng thái của tâm trí chúng
ta , của ý thức chúng ta – một quả lắc đong đưa qua lại tới lui giữa quá
khứ và tương lai. Đó là ý thức của chúng ta, không phải chỉ được làm
thành bởi những thượng tầng của tâm trí mà đồng thời cũng bởi những
hạ tầng sâu thẳm. Ý thức này dĩ nhiên không thể tác động trên một cấp
độ khác, vì nó chỉ biết hai loại vận chuyển tới lui như thế thôi.
Nếu ngài ngắm kỹ, ngài sẽ thấy rằng đó không phải là một sự vận
chuyển thường xuyên mà lại có một khoảng cách giữa hai tư tưởng, dù
khoảng cách ấy có thể chỉ là một tí tắt vô cùng nhanh chóng, nhưng sự
hiện hữu của khoảng cách này rất quan trọng trong sự vận chuyển tới lui
của quả lắc. Chúng ta đã thấy rằng tư tưởng của chúng ta đã bị qui định
bởi quá khứ và quá khứ đã được phóng ảnh đến tương lai ; lúc ngài nhận
sự hiện hữu của quá khứ, ngài cũng phải nhận sự hiện hữu của tương lai ,



bởi vì không có hai trạng thái gọi là quá khứ và tương lai mà chỉ có một
trạng thái bao gồm cả ý thức và vô thức, cả quá khứ tập thể, và quá khứ
cá thể. Quá khứ tập thể và quá khứ cá thể, trong lúc đáp ứng lại hiện tại,
đã tạo một số đáp ứng tạo thành ý thức cá thể, do đó, ý thức thuộc về quá
khứ và đó là toàn thể hậu cảnh của đời sống chúng ta . Ngay lúc ngài trải
qua quá khứ, nhất định ngài phải trải qua tương lai, bởi vì tương lai chỉ là
sự tiếp diễn của quá khứ được biến thể, nhưng đó vẫn là quá khứ, vì thế
vấn đề của chúng ta là tìm cách nào tạo ra một sự biến chuyển trong tiến
trình của quá khứ này mà không phải tạo ra một sự qui định khác, một
quá khứ khác.
Nói khác đi, vấn đề là thế này : phần đông chúng ta phủ nhận một hình
thức đặc biệt của sự qui định và tìm kiếm một hình thức khác, một sự qui
định khác rộng lớn hơn, có ý nghĩa hơn hoặc dễ chịu hơn. Ngài bỏ một
tôn giáo này và theo một tôn giáo khác, bỏ một hình thức tín ngưỡng này
và chấp nhận một hình thức khác. Sự thay hình đổi dạng như thế dĩ nhiên
không phải là hiểu được cuộc đời, vì cuộc đời là tương quan . Vấn đề của
chúng ta là tìm cách nào để giải thoát khỏi tất cả mọi sự qui định. Hoặc
ngài cho rằng không thể làm được việc ấy, rằng không có trí óc con
người nào có thể thoát khỏi sự qui định, hoặc ngài bắt đầu thể nghiệm,
vấn sát, khám phá. Nếu ngài quả quyết rằng ngài không thể làm được
việc ấy thì dĩ nhiên ngài đã bỏ cuộc rồi, đã chủ bại. Lời quả quyết của
ngài có thể được xây dựng trên nền tảng của kinh nghiệm hữu hạn hoặc
rộng rãi hoặc trên nền tảng của sự chấp nhận một tín ngưỡng, nhưng sự
quả quyết ấy chỉ là phủ nhận sự tìm kiếm, phủ nhận sự khảo sát, khảo
cứu, khám phá. Muốn tìm xem tâm trí có thể nào hoàn toàn giải thoát
mọi sự qui định, ngài phải được tự do tra hỏi và khám phá.
Tôi cho rằng tâm trí nhất định có thể thoát khỏi mọi sự qui định – nói
như thế không có nghĩa là các ngài nên chấp nhận thẩm quyền của tôi.
Nếu các ngài chấp nhận điều ấy vì uy quyền của tôi, các ngài sẽ không
bao giờ khám phá, đó sẽ chỉ là một sự thay thế khác, và việc ấy chẳng có
ý nghĩa quan trọng nào cả. Khi tôi cho rằng điều giải thoát kia có thể
thực hiện được, tôi nói thế bởi vì đối với tôi đó là một sự kiện và tôi có
thể bày tỏ sự kiện ấy cho các ngài bằng ngôn từ, nhưng nếu các ngài cần



phải tìm thấy sự thực của sự kiện ấy cho bản thân ngài, ngài phải thể
nghiệm điều ấy và theo dõi sự kiện ấy một cách nhanh nhẹn.
Sự lãnh hội về toàn thể biến trình của sự qui định không hiện đến các
ngài qua sự phân tích hoặc sự nội quan , vì ngay lúc các ngài thấy sự
hiện hữu của thực thể phân tích thì chính thực thể phân tích ấy lại thuộc
vào thành phần của hậu cảnh, và vì thế sự phân tích kia chẳng có quan
trọng ý nghĩa nào đáng kể. Đó là một sự kiện và các ngài phải xua bỏ sự
phân tích ấy qua một bên. Thực thể phân tích nào khảo sát, phân tích sự
thể mà thực thể ấy đang quan sát , chính thực thể ấy cũng là thành phần
của trạng thái bị qui định và vì thế bất cứ sự thông diễn nào của hắn, bất
cứ sự lý hội nào của hắn, sự phân tích nào của hắn cũng đều là thành
phần của hậu cảnh. Làm theo lối đó thì không có cách nào thoát được và
việc phá vỡ hậu cảnh, bối cảnh, vẫn là việc chính yếu, vì muốn gặp sự
thách thức của điều mới lạ, tâm trí phải mới lạ, muốn khám phá Thượng
đế , chân lý hoặc bất cứ điều gì khác, tâm trí phải tươi tắn, không bị quá
khứ vẩn đục. Việc phân tích quá khứ, đi đến những kết luận qua một loạt
thí nghiệm, những quả quyết và những phủ nhận và tất cả những thứ ấy,
những việc ấy ngụ ý trong tự bản chất về sự tiếp diễn của bối cảnh trong
những hình thức khác nhau ; khi các ngài thấy được chân lý của sự kiện
kia, các ngài sẽ khám phá rằng tác giả phân tích không còn hiện hữu nữa.
Lúc ấy không có thực thể nào tách lìa bối cảnh : chỉ có tư tưởng làm bối
cảnh, tư tưởng chính là sự đáp ứng của ký ức, trí nhớ vừa hữu thức vừa
vô thức, vừa cá thể vừa tập thể.
Tâm trí là kết quả của quá khứ, tức là tiến trình của sự qui định. Làm thế
nào tâm trí có thể tự do, giải thoát ? Muốn được tự do giải thoát, tâm trí
không phải chỉ nhìn thấy hiểu biết sự đong đưa của quả lắc giữa quá khứ
và tương lai mà còn phải ý thức trực tiếp về khoảng cách giữa những tư
tưởng . Khoảng cách ấy đột phát một cách tự nhiên , mình không thể tạo
ra khoảng cách ấy bằng bất cứ quan hệ nhân quả, bằng bất cứ ước vọng
nào, bằng bất cứ sự cưỡng bách nào.
Nếu ngài quan sát một cách kỹ càng ngài sẽ thấy rằng dù sự đáp ứng, sự
vận hành của tư tưởng có vẻ như nhanh chóng, thế mà vẫn có những lỗ
trống, những khoảng cách giữa những tư tưởng. Giữa hai tư tưởng thì có
một giai đoạn im lặng không liên hệ gì với tiến trình tư tưởng. Nếu ngài



quan sát, ngài sẽ thấy rằng khoảng im lặng ấy, khoảng cách ấy, không
thuộc vào thời gian, và sự khám phá khoảng cách ấy, sẽ giải phóng ngài
ra khỏi sự qui định nô lệ - hoặc nói đúng hơn, việc ấy không giải phóng
“ngài” mà giải phóng khỏi chính sự qui định. Vì thế, sự lý hội tiến trình
tư tưởng là tham thiền. Chúng ta hiện nay không phải chỉ thảo luận về cơ
cấu và tiến trình của tư tưởng , tức là bối cảnh của ký ức, của kinh
nghiệm, của kiến thức, mà đồng thời chúng ta cũng cố gắng tìm xem tâm
thức có thể tự giải phóng ra ngoài bối cảnh. Chỉ khi nào tâm trí không
còn tạo ra sự tiếp diễn liên tục cho tư tưởng, khi nào tâm trí được im lặng
với một sự im lặng tự nhiên, chứ không phải sự im lặng cố ý do mình
làm khởi phát, nghĩa là sự im lặng bên ngoài bất cứ quan hệ nhân quả
nào – chỉ có lúc ấy mới có thể có sự tự do thoát khỏi hậu cảnh, bối cảnh
qui định.
 
 

21.  VỀ TÌNH DỤC
 
 

HỎI :  Chúng ta biết rằng dục tình là một nhu cầu sinh lý và tâm lý 
không thể nào tránh được và điều ấy dường như là nguyên nhân cội rễ 
của sự hỗn loạn trong đời sống cá nhân của thế hệ chúng tôi . Làm thế 
nào chúng tôi có thể đối phó với vấn đề này ?
KRISHNAMURTI :  Tại sao bất cứ điều gì chúng ta chạm đến chúng ta 
đều làm điều ấy trở thành một vấn đề cả ? Chúng ta đã làm Thượng đế 
trở thành một vấn đề, chúng ta đã làm sự tương quan và cuộc sống trở 
thành một vấn đề, và bây giờ chúng ta lại làm tình dục trở thành một vấn 
đề nữa. Tại sao vậy ? Tại sao tất cả mọi sự đều bị chúng ta làm trở thành 
một vấn đề , một sự khủng bố hoang mang ? Tại sao chúng ta đau đớn 
khổ sở ? Tại sao tình dục lại trở thành một vấn đề ? Tại sao chúng ta chịu 
sống với những vấn đề, tại sao chúng ta không chấm dứt tất cả những 
vấn đề ấy đi ? Tại sao chúng ta không chịu chết đi với những vấn đề thay 
vì phải mang những vấn đề ấy từ ngày này đến ngày khác, từ năm này 
đến năm khác ? Tình dục quả là một câu hỏi hợp tình hợp lý nhưng có 
một câu hỏi khác căn nguyên hơn, đó là : tại sao chúng ta làm đời sống 
trở thành một vấn đề ? Làm việc, tình dục, mưu sinh, suy nghĩ, cảm xúc, 



kinh nghiệm – nói gọn là toàn thể việc sinh sống ở đời – tại sao sự sống 
ấy phải là một vấn đề chứ ? Phải chăng như vậy là nhất thiết bởi vì 
chúng ta cứ luôn luôn suy tư trên một quan điểm nào đó, trên một lập 
trường cố định nào đó ? Chúng ta luôn luôn suy tư từ tâm điểm hướng về 
ngoại điểm, nhưng ngoại điểm chính là trung điểm đối với phần đông 
chúng ta và vì thế bất cứ điều gì chúng ta chạm đến đều trở nên hời hợt 
thiển bạc. Nhưng đời sống không quá nông cạn đâu ; đời sống đòi hỏi 
chúng ta phải sống một cách trọn vẹn, mà bởi vì chúng ta đang sống quá 
nông cạn, cho nên chúng ta chỉ biết phản ứng nông cạn thôi. Những gì 
chúng ta làm ở ngoại điểm, ở mặt ngoài của trung tâm điểm, đều nhất 
định phải tạo ra vấn đề và điều đó lại là đời sống của chúng ta : chúng ta 
sống hời hợt trên mặt ngoài thiển bạc và chúng ta lại hài lòng với cuộc 
sống nông cạn như vậy cùng với tất cả những vấn đề thiển cận lềnh bềnh 
ở mặt ngoài. Những vấn đề chỉ hiện hữu khi mà chúng ta vẫn sống ở mặt 
ngoài thiển cận, ở ngoại diện, ngoại diện ấy chính là cái “tôi” và những 
cảm giác của nó, những cảm giác ấy có thể được ngoại hóa hoặc chủ 
quan hóa, có thể được đồng hóa với vũ trụ, với đất nước hoặc với một sự 
thể gì khác làm thành do tâm trí.
Khi mà chúng ta còn sống trong lãnh vực của tâm trí thì nhất định phải
có những sự rắc rối phức tạp, nhất định phải có những vấn đề, đó là tất
cả những gì chúng ta biết được. Tâm trí là cảm giác, tâm trí là kết quả
của những cảm giác tích trữ, của những phản ứng ; và bất cứ cái gì tâm
trí chạm tới đều nhất định tạo ra sự thống khổ, hỗn loạn, một vấn đề bất
tận. Tâm trí là nguyên nhân thực sự của những vấn đề chúng ta , tâm trí
vẫn luôn luôn làm việc một cách máy móc suốt ngày đêm, một cách ý
thức và mộc cách vô thức. Tâm trí là một sự thể nông cạn hời hợt nhất và
chúng ta đã trải qua bao nhiêu thế hệ, trải qua bao nhiêu thời gian suốt
trọn đời mình để rèn luyện tâm trí, làm tâm trí càng lúc càng trở nên tinh
ranh hơn, càng lúc càng trở nên điêu luyện tinh vi, càng lúc càng trở nên
bất thiện và bất chánh ; tất cả những chuyện ấy dễ thấy lộ liễu trong tất
cả sinh hoạt của đời sống chúng ta . Chính bản chất của tâm trí chúng ta
là bất lương bất chánh, không có khả năng đối mặt với những sự kiện và
tâm trí chính là tác giả của những vấn đề ; tâm trí chính là vấn đề đấy.



Đối với chúng ta, chúng ta hiểu vấn đề tình dục như thế nào ? Có phải đó
là hành vi , hoặc đó là một tư tưởng chung quanh hành vi ? Cố nhiên đó
không phải là hành vi. Hành vi tình dục không phải là một vấn đề đối với
ngài, cũng như việc ăn uống không phải là một vấn đề đối với ngài,
nhưng nếu ngài nghĩ về chuyện ăn uống hoặc bất cứ chuyện gì khác suốt
ngày bởi vì ngài không có gì khác để nghĩ tới thì tất nhiên nó trở thành
một vấn đề đối với ngài. Hành vi dục tình có phải là vấn đề hoặc có phải
đó là tư tưởng , ý nghĩ về hành vi kia ? Tại sao ngài nghĩ về hành vi ấy ?
Tại sao ngài xây dựng chuyện ấy cho thành vấn đề ; điều mà ngài đang
làm lộ liễu ? Tại sao ngài lại dựng chuyện ấy ? Những rạp chiếu bóng,
những tạp chí, những chuyện ngắn, chuyện dài, những mốt ăn mặc của
đàn bà, tất cả mọi sự đều dựng tư tưởng ý nghĩ của ngài về tình dục. Tại
sao tâm trí lại dựng lên chuyện ấy, tại sao tâm trí lại nghĩ về tình dục nhỉ
? Tại sao ? Tại sao việc ấy lại trở thành một vấn nạn trọng tâm của đời
sống ngài ? Khi còn quá nhiều việc kêu gọi đòi hỏi chú ý của ngài mà
ngài vẫn để trọng tâm trí vào ý nghĩ về dục tình. Cái gì xảy ra vậy, tại sao
tâm trí của các ngài lại gia tâm với tình dục như vậy ? Bởi vì đó là con
đường đào thoát tối thượng, phải thế không ? Đó là cách để tự quên mình
một cách toàn triệt. Ít nhất trong một thời gian ngắn, tạm thời, ngài có
thể quên ngài – và không có đường lối nào khác để quên mình như vậy.
Tất cả mọi việc làm khác của ngài đều nhấn mạnh tăng trưởng cái "tôi"
bản ngã. Việc làm ăn của ngài, tôn giáo ngài, những thần thánh của ngài,
những lãnh tụ của ngài, những hành vi chính trị và kinh tế của ngài,
những sự đáo thoát của ngài, những hoạt động xã hội của ngài, việc ngài
gia nhập một đảng phái và từ bỏ một đảng phái khác – tất cả những việc
ấy đều nhấn mạnh, tăng trưởng, củng cố cái "tôi" . Nghĩa là chỉ có một
hành vi duy nhất mà không tăng trưởng cái "tôi" , do đó, hành vi ấy trở
thành một vấn đề, phải thế không ? Khi chỉ có một điều duy nhất trong
đời sống ngài làm cửa ngõ để đào thoát triệt để, để tự quên mình, dù là
chỉ quên trong đôi ba giây phút thì ngài bám níu vào nó bởi vì đó là giây
phút duy nhất mà ngài cảm thấy hạnh phúc. Tất cả những cửa ngõ khác
mà ngài chạm đến đều trở thành một ác mộng, nguồn gốc của đau khổ
quằn quại, vì thế ngài liền đeo bám vào một sự việc duy nhất khả dĩ
mang đến sự quên lãng bản thân trọn vẹn, mà ngài gọi là sự hạnh phúc.



Nhưng khi ngài đeo bám vào nó, nó cũng trở thành một ác mộng nữa, vì
lúc ấy ngài muốn tự do thoát khỏi nó, ngài không muốn là nô lệ cho nó.
Thế là ngài bày đặt bằng tâm trí, bày đặt nào là chuyện trinh bạch, sự độc
thân, và ngài cố gắng sống độc thân, sống thuần khiết trinh tân, bằng sự
đàn áp cưỡng ép ; tất cả những thứ này đều là những tác động của tâm trí
để tự cắt lìa ra ngoài sự kiện. Điều này lại vẫn tăng trưởng cái "tôi", bản
ngã kia cố gắng trở nên một sự thể nào đó, thế rồi ngài lại bị kẹt trong
khổ nhọc vất vả, trong phiền bực nỗ lực, đau đớn dày vò.
Tình dục trở nên một vấn đề khó khăn và phức tạp lạ thường khi mà ngài
không hiểu tâm trí , tức là sự thể nghĩ về vấn đề. Chính hành vi không
bao giờ có thể là một vấn đề, mà ý nghĩ về hành vi mới là cái tạo ra vấn
đề. Hành vi là điều ngài gìn giữ lại ; ngài sống buông lung, hoặc đắm
mình trong hôn phối, làm người vợ mình trở thành một gái đĩ, điều ấy đã
được sơn phết bên ngoài cho có vẻ khả kính, và ngài thỏa mãn để yên
mọi sự như thế. Chắc chắn vấn đề chỉ có thể giải quyết khi nào ngài hiểu
trọn vẹn tiến trình và cơ cấu của cái "tôi" và cái “của tôi” : vợ tôi, con
tôi, tài sản của tôi, xe ô tô của tôi, sự thành đạt của tôi, sự thành công của
tôi, chỉ khi nào ngài hiểu được và giải quyết được tất cả những thứ ấy thì
tình dục mới không còn là một vấn đề nữa. Khi mà ngài còn tham vọng
về mặt chính trị , về mặt tôn giáo hoặc về bất cứ mặt nào khác, khi mà
ngài còn nhấn mạnh củng cố bản ngã, thực thể tư duy, thực thể kinh
nghiệm, bằng cách nuôi dưỡng mình với tham vọng dù tham vọng nhân
danh chính cá thể ngài hoặc nhân danh đất nước, đảng phái hoặc một ý
tưởng mà ngài gọi là tôn giáo – khi mà hãy còn sinh hoạt bành trướng tự
ngã thì ngài sẽ còn vấn đề tình dục. Ngài đang tạo tác, nuôi dưỡng, bành
trướng bản ngã ở mặt này, và ở mặt khác, ngài đang tự quên lãng, tự
đánh mất mình dù là chỉ một khoảnh khắc. Làm thế nào cả hai mặt có thể
hiện hữu chung nhau được ? Đời sống của ngài là một sự mâu thuẫn ;
vừa tăng trưởng củng cố cái "tôi" , vừa quên lãng cái "tôi" . Tình dục
không phải là một vấn đề, vấn đề là sự mâu thuẫn này trong đời sống của
ngài, và sự mâu thuẫn ấy không thể nào giải quyết được bằng tâm trí, vì
tâm trí chính là một nỗi mâu thuẫn. Sự mâu thuẫn chỉ có thể hiểu được
khi nào ngài hiểu trọn vẹn toàn thể tiến trình trong đời sống thường nhật
của ngài. Việc đi xem chiếu bóng, ngắm nhìn đàn bà trên màn ảnh, đọc



sách để kích thích tư tưởng , đọc tạp chí với những hình ảnh bán thân lõa
thể , cách ngài nhìn đàn bà, những con mắt tình tự giấu giếm bắt gặp đôi
mắt ngài – tất cả những thứ này đều khích lệ tâm trí ngài bằng những
đường lối quanh co bất chánh để tăng trưởng nhấn mạnh bản ngã và
đồng thời ngài lại cố gắng tử tế, dễ thương, dịu dàng. Cả hai cảm trạng
này không thể đi đôi với nhau – Kẻ nào tham vọng dù là tham vọng tâm
linh hay bất cứ tham vọng gì cũng không bao giờ có thể không vướng
với một vấn đề, những vấn đề chỉ dứt lúc nào bản ngã đã được bỏ quên,
lúc nào cái "tôi" không hiện hữu , và cảm trạng không có bản ngã kia
không phải là một hành vi của ý chí, đó chỉ là một phản ứng. Tình dục
trở thành một phản ứng : khi tâm trí cố gắng giải quyết vấn đề, tâm trí
chỉ làm vấn đề trở nên hỗn độn hơn lên, phiền phức hơn nữa, đau đớn
hơn nữa. Hành vi không phải là vấn đề mà tâm trí chính là vấn đề , tâm
trí nào cho rằng nó phải trinh khiết, chính tâm trí ấy mới là vấn đề. Sự
trinh khiết tình dục, sự ly dục, không thuộc về tâm trí. Tâm trí chỉ có thể
đàn áp chính những sinh hoạt của nó và sự đàn áp kia không phải là sự ly
dục, không phải là sự thuần khiết. Sự ly dục không phải là một đức tính,
mình không thể rèn luyện sự ly dục. Kẻ nào rèn luyện sự khiêm tốn thì
nhất định không phải là một người khiêm tốn; hắn có thể gọi sự kiêu
ngạo của hắn là sự khiêm tốn ; hắn vẫn là một người kiêu ngạo, và đó là
lý do cắt nghĩa tại sao hắn tìm cách trở nên khiêm tốn. Kiêu ngạo không
bao giờ có thể trở nên khiêm tốn và sự ly dục không phải là một sự thể
của tâm trí – ngài không bao giờ có thể trở nên thuần khiết, ly dục. Ngài
chỉ có thể hiểu biết được sự thuần khiết , sự ly dục, khi nào ngài có tình
yêu, và tình yêu không thuộc vào tâm trí, cũng không phải là một sự thể
của tâm trí.
Vì thế, vấn đề tình dục hành hạ quá nhiều người hiện nay ở khắp thế giới
không thể nào giải trừ được, chỉ trừ ra khi nào mình hiểu được tâm trí.
Chúng ta không thể chấm dứt tư duy hiện tại, nhưng tư tưởng chấm dứt
lúc nào chủ thể tư tưởng chấm dứt và chủ thể tư tưởng chỉ chấm dứt lúc
nào có sự lãnh hội về toàn thể tiến trình ấy. Sự sợ hãi xuất hiện khi nào
có sự phân chia giữa người tư tưởng và tư tưởng của hắn ; khi không có
người tư tưởng, chỉ lúc ấy mới không có sự xung đột trong tư tưởng.
Những gì tiềm mặc không cần nỗ lực mới hiểu nổi. Chủ thể tư tưởng



xuất hiện là do tư tưởng ; lúc ấy chủ thể tư tưởng tự vận dụng để rèn đúc
uốn nắn , để kiềm chế tư tưởng của hắn hoặc chấm dứt những tư tưởng
ấy. Chủ thể tư tưởng là một thực thể giả tưởng, một ảo giác của tâm trí.
Khi có sự ý thức về tư tưởng như là một sự kiện thì lúc ấy không cần
phải nghĩ về sự kiện nữa. Nếu có sự trực thức đơn giản , không chọn lựa
thì lúc ấy điều tiềm ẩn trong sự kiện mới bắt đầu tự hé lộ. Do đó, tư
tưởng như là sự kiện được chấm dứt. Lúc ấy, các ngài sẽ thấy rằng những
vấn đề đang gặm nhắm tâm trí các ngài , những vấn đề về cơ cấu xã hội
của chúng ta, có thể giải tan được. Lúc ấy, tình dục không còn là một vấn
đề, tình dục có vị thế riêng của nó, tình dục không phải là một việc dơ
nhớp mà cũng không phải là một việc trong sạch thuần khiết. Tình dục
có vị trí của nó ; nhưng lúc tâm trí đặt một vị trí cao nhất cho nó thì lúc
ấy tình dục lại trở thành một vấn đề. Tâm trí đặt một vị trí ưu thế cho
tình dục bởi vì tâm trí không thể sống mà không được một sự hạnh phúc
nào đó, và vì thế tình dục trở thành một vấn đề ; khi tâm trí hiểu được
trọn vẹn tiến trình của nó và chấm dứt, nghĩa là lúc tư duy hiện tại ngừng
lại thì lúc ấy mới có sự sáng tạo và chính tinh thần sáng tạo làm cho
chúng ta được hạnh phúc. Được sống trong trạng thái sáng tạo chính là
được diễm phúc tuyệt trần, vì đó là sự quên lãng bản thân mà trong đó
không còn phản ứng nào khởi phát từ bản ngã ; đó là sự thoại ứng độc
nhất. Tâm trí phủ nhận tình yêu và không có tình yêu thì không có sự ly
dục thuần khiết được ; chính bởi vì không có tình yêu cho nên các ngài
mới làm tình dục trở thành một vấn đề.
 
 

22.  VỀ TÌNH YÊU
 
 

HỎI :  Đối với ngài, tình yêu có nghĩa là gì ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta hãy khám phá bằng cách tìm hiểu những 
gì không phải tình yêu, vì khi tình yêu là sự thể xa lạ thì chúng ta phải 
đến tình yêu bằng cách tiêu trừ điều quen biết. Điều xa lạ không thể nào 
được khám phá bằng một tâm trí nhét đầy sự quen biết. Điều chúng ta 
sắp làm là tìm cho ra những giá trị của điều quen biết, nhìn vào điều 
quen biết, và khi điều quen biết ấy được nhìn một cách thuần khiết trong 



sạch, không có sự kết án, thì tâm trí trở nên tự do, giải phóng khỏi thế 
giới quen biết ; lúc ấy chúng ta sẽ biết được tình yêu là gì. Vì thế chúng 
ta phải đi đến tình yêu bằng đường lối tiêu cực phủ nhận, chứ không phải 
bằng đường lối tích cực khẳng định.
Đối với phần đông chúng ta, tình yêu là gì ? Khi chúng ta nói rằng chúng
ta yêu một người nào đó, chúng ta muốn nói gì ? Chúng ta muốn nói
rằng chúng ta chiếm hữu người ấy. Từ sự chiếm hữu mới khởi phát lòng
ghen tuông, bởi vì nếu tôi mất chàng ấy hay nàng ấy thì điều gì xảy ra ?
Tôi cảm thấy trống rỗng, mất mát ; vì thế tôi hợp lệ hóa sự chiếm hữu
bằng luật pháp ; tôi ghì giữ chàng hoặc nàng. Vì sự ghì giữ, sự chiếm
hữu ấy mới xuất hiện lòng ghen tuông, xuất hiện sự sợ hãi và vô số xung
đột khởi phát từ sự chiếm hữu. Chắc chắn sự chiếm hữu ấy không phải là
tình yêu, phải thế ?
Dĩ nhiên tình yêu không phải là tình cảm. Giàu tình cảm, giàu cảm xúc
không có nghĩa là có tình yêu đâu, vì tình cảm sướt mướt kia cảm xúc
kia chỉ là những cảm giác thôi. Một tu sĩ khóc thương Jesus hay Krishna,
khóc thương thầy mình hoặc một người nào khác thì chỉ là một kẻ sướt
mướt. Hắn thích thú chìm đắm trong cảm giác, tức là một tiến trình tư
tưởng và tư tưởng không phải là tình yêu. Tư tưởng là kết quả của cảm
giác, vì thế kẻ nào sướt mướt, dễ xúc động lải nhải thì không thể nào biết
được tình yêu. Vậy phải chăng, chúng ta đều dễ sướt mướt, dễ xúc động
lải nhải ? Tình cảm sướt mướt, sự xúc động lải nhải chỉ là một hình thức
bành trướng bản ngã. Giàu xúc động cảm kích cố nhiên không phải là
tình yêu, vì một người giàu tình cảm có thể rất tàn nhẫn hung dữ khi
những tình cảm của hắn không được đáp ứng , khi những cảm xúc của
hắn không có ngõ thoát. Một kẻ giàu xúc động cảm kích có thể bị sôi
động đến việc thù hận, chiến tranh, tàn sát đẫm máu. Một kẻ giàu tình
cảm, đầy lệ chảy chứa chan về tôn giáo của hắn nhất định không có tình
yêu gì cả.
Có phải sự tha thứ là tình yêu ? Cái gì nằm ẩn ý trong sự tha lỗi ? Ngài sỉ
nhục tôi và tôi phẫn hận việc ấy, ghi nhớ việc ấy ; rồi hoặc vì sự trấn áp
hoặc vì ăn năn hối hận, tôi nói, “tôi thứ lỗi ngài”. Thoạt đầu tôi ghi giữ
lại, rồi tôi xua bỏ. Làm như vậy nghĩa là gì ? Tôi vẫn là nhân vật quan
trọng. Tôi vẫn còn quan trọng, chính tôi đang dung tha một người nào



đó. Khi mà còn thái độ tha thứ, tha lỗi thì chính tôi vẫn là kẻ quan trọng,
chứ không phải người đã sỉ nhục tôi. Vì thế khi tôi chồng chất tích trữ sự
phẫn hận, rồi xua bỏ sự phẫn hận kia, mà tôi gọi là sự tha lỗi, đó vẫn
không phải là tình yêu, tình thương. Một người thương yêu cố nhiên
không có lòng căm hờn và hắn lãnh đạm với tất cả mọi sự như vậy.
Tương cảm, tha thứ, tương quan của lòng chiếm hữu, ghen tuông và sợ
hãi – tất cả những thứ này không phải là tình thương. Tất cả những thứ
này đều thuộc về tâm trí, phải thế không ? Khi mà tâm trí vẫn còn làm
trọng tài thì không có tình yêu, tình thương, bởi vì tâm trí chỉ phán xử,
làm trọng tài qua tinh thần chiếm hữu và sự trọng tài kia chỉ là sự chiếm
hữu qua những hình thức khác nhau. Tâm trí chỉ có thể làm hư đốn bại
hoại tình yêu, tâm trí không thể khai sinh ra tình yêu, tâm trí không thể
đem đến sự đẹp tuyệt vời trên đời. Ngài có thể viết một bài thơ về tình
yêu, nhưng đó vẫn không phải là tình yêu.
Dĩ nhiên không có tình yêu khi chẳng có sự kính trọng thực thụ, khi ngài
không kính trọng kẻ khác, dù kẻ khác là người đầy tớ của ngài hoặc là
bạn ngài. Ngài có để ý rằng ngài không kính trọng , không tử tế, không
rộng lượng đối với những người đầy tớ của ngài, đối với những người
mà ngài gọi là “thấp hèn” hơn ngài ? Ngài chỉ kính trọng những người ở
địa vị trên, ngài kính trọng ông chủ của ngài, kính trọng người triệu phú,
kẻ có ngôi nhà đồ sộ và chức tước cao, ngài kính trọng kẻ nào có thể cho
ngài một địa vị tốt hơn, một việc làm khá hơn, kẻ nào ngài có thể trục lợi
được. Nhưng ngài trở mặt với hạng người có địa vị thấp hơn ngài, dùng
ngôn ngữ riêng biệt đối với họ. Vì thế nơi nào không có sự kính cẩn, nơi
đó không thể nào có tình thương. Và vì hiện hữu chúng ta đều sống trong
cảm thức này, cho nên chúng ta sống không tình thương. Chúng ta không
kính cẩn, cũng không nhân từ, nhân ái, cũng không rộng lượng khoan
dung. Chúng ta đều có tinh thần chiếm hữu, giàu tình cảm xúc động sướt
mướt mà tình cảm xúc động sướt mướt này có thể xoay hướng về việc :
hoặc chém giết, tàn sát, hoặc đoàn kết nhau về một chủ định âm mưu
ngu si khờ dại. Vì thế làm thế nào có thể có tình yêu ?
Ngài chỉ có thể biết tình yêu, tình thương, khi tất cả mọi sự vừa kể đã
ngừng hết, chấm dứt hẳn, chỉ khi nào ngài không chiếm hữu , khi ngài
không chỉ xúc động sùng bái phụng thờ một đối tượng nào đó. Sự sùng



bái phụng thờ ấy chỉ là một sự thỉnh cầu van xin, tìm kiếm một cái gì đó
trong một hình thức khác. Kẻ nào van xin, nguyện cầu thì kẻ ấy không
biết tình thương. Vì ngài có tinh thần chiếm hữu, vì ngài tìm kiếm một
cứu cánh , một kết quả bằng hình thức sùng bái, đọc kinh, những điều
này làm ngài tràn đầy tình cảm xúc động, cho nên dĩ nhiên là không có
tình thương; cố nhiên là không có tình thương khi không có lòng kính
cẩn. Ngài có thể nói rằng ngài có lòng kính cẩn, nhưng sự kính cẩn của
ngài là kính cẩn đối với người trên, đó chỉ là sự kính cẩn xuất phát từ
việc muốn một cái gì đó, tức là sự kính cẩn của lòng sợ hãi. Nếu ngài
thực sự cảm thấy kính cẩn, ngài sẽ kính cẩn đối với những gì thấp nhất
cũng như đối với những gì gọi là “cao nhất” ; vì ngài không làm được
như vậy, cho nên không có tình yêu, tình thương. Ít người trong chúng ta
có lòng rộng lượng, khoan dung, nhân ái ! Ngài chỉ rộng lượng khi điều
ấy đem lợi đến cho ngài, ngài nhân ái khi ngài có thể thấy mình được
đáp trả lại. Khi những thứ này tiêu ma đi, khi những sự việc này không
làm bận tâm trí ngài và khi những sự việc của tâm trí không lấp đầy tâm
tư ngài, lúc ấy mới có tình thương, và chỉ có tình thương mới có thể biến
chuyển cơn điên loạn, cuồng dại hiện nay ở thế giới – chứ không phải
những hệ thống tư tưởng , chứ không phải những lý thuyết, dù lý thuyết
của bên tả hay của bên hữu. Ngài chỉ thực sự thực yêu thương khi ngài
không chiếm hữu, khi ngài không đố kỵ, không gian tham, khi ngài kính
cẩn, khi ngài có lòng nhân từ và từ bi, khi ngài kính trọng người vợ ngài,
con ngài, người láng giềng của ngài, những người đầy tớ bất hạnh của
ngài.
Không thể nghĩ về tình yêu, không thể đào luyện tình yêu, không thể
thực hành tình yêu. Sự thực hành tập luyện về tình yêu, về tình huynh đệ
là vẫn còn nằm trong lãnh vực của tâm trí, vì thế đó không phải là tình
thương, tình yêu. Khi tất cả mọi sự đào luyện thực hành đều chấm dứt,
lúc ấy tình thương tình yêu mới xuất hiện, lúc ấy các ngài sẽ biết được
yêu thương là gì. Lúc ấy tình yêu thương không có tính cách số lượng
mà chỉ có tính cách phẩm. Các ngài không nói, “tôi yêu thương cả thế
giới, cả nhân loại” nhưng khi ngài biết yêu thương một thôi thì ngài biết
yêu thương tất cả . Bởi vì chúng ta không biết yêu thương một thì tình
thương yêu của chúng ta đối với nhân loại chỉ là ảo tưởng. Khi các ngài



yêu thương thì không có một cũng không có nhiều ; chỉ có tình yêu
thương thôi. Chỉ khi nào có tình yêu thương thì tất cả vấn đề của chúng
ta mới có thể được giải quyết và lúc ấy chúng ta sẽ hưởng được sự diễm
phúc tuyệt vời miên man.
 
 

23.  VỀ SỰ CHẾT
 
 

HỎI:  Sự chết có tương giao gì với sự sống ?
KRISHNAMURTI :  Có sự phân chia giữa sự sống và sự chết ? Tại sao 
chúng ta lại xem sự chết như một cái gì tách lìa sự sống ? Tại sao chúng 
ta lại sợ chết ? Và tại sao quá nhiều sách đã viết về sự chết ? Tại sao lại 
có đường phân định giữa sống và chết ? Và sự phân chia ấy có thực 
không hoặc là chỉ có tính cách võ đoán thôi, nghĩa là sự việc của tâm trí.
Khi chúng ta nói về sự sống, đời sống, chúng ta muốn nói rằng cuộc
sống là một tiến trình tiếp diễn liên tục mà trong đó còn có sự đồng hóa.
Tôi và cái nhà của tôi, tôi và người vợ của tôi, tôi và ngân khoản ở nhà
băng, tôi và kinh nghiệm quá khứ của tôi – đó là những gì mà chúng ta
muốn nói là cuộc đời, có phải thế không ? Sống là một tiến trình kế tục
trong ký ức, ký ức hữu thức cũng như vô thức, với những cuộc chiến đấu
đủ loại, những tranh luận, những việc ngẫu nhiên, những kinh nghiệm,
vân vân. Tất cả những sự việc ấy là những gì mà chúng ta gọi là cuộc đời
; đối ngược lại cái ấy là sự chết, nghĩa là chấm dứt tất cả những sự việc
ấy. Khi đã tạo ra sự đối nghịch, tức là cái chết, và khi sợ hãi về sự chết ,
chúng ta mới tiến đến việc tìm tương quan giữa sống và chết ; nếu chúng
ta có thể bắt cầu qua lỗ trống ấy bằng một sự giải thích nào đó, bằng việc
tin tưởng vào một sự kế tục trong đời sau, thì chúng ta cảm thấy an lòng
mãn nguyện. Chúng ta tin vào việc đầu thai hoặc vào một hình thức kế
tục nào khác của tư tưởng và lúc ấy chúng ta cố gắng thiết lập sự tương
quan giữa điều quen thuộc và điều xa lạ. Chúng ta cố gắng bắt cầu nối
kết điều quen thuộc và điều xa lạ và như thế cố gắng tìm ra sự liên quan
giữa quá khứ và tương lai. Đó là những gì chúng ta đang làm, phải thế
không ? Khi chúng ta tìm xem có liên quan nào giữa sống và chết, chúng



ta muốn biết cách bắt cầu nối kết giữa sự sống và sự chấm dứt – đó là
lòng khát vọng căn bản của chúng ta .
Mình có thể nào biết được sự chấm dứt, tức là sự chết khi mà mình đang
sống ? Nếu chúng ta có thể biết được sự chết là gì, đang lúc chúng ta còn
sống, thì lúc ấy sẽ không còn vấn đề nào nữa. Chính vì chúng ta không
thể có kinh nghiệm về điều xa lạ đang khi chúng ta còn sống cho nên
chúng ta mới sợ hãi điều xa lạ ấy. Sự chiến đấu nội tâm của chúng ta là
thiết lập sự liên hệ giữa bản thân chúng ta , tức là kết quả của điều quen
biết, cùng với điều xa lạ mà chúng ta gọi là cái chết. Có thể nào có sự
liên hệ giữa quá khứ và điều mà tâm trí không thể ý niệm được, mà
chúng ta gọi là sự chết ? Tại sao chúng ta phân chia ra làm hai phần ?
Phải chăng bởi vì tâm trí chúng ta chỉ hoạt động trong lãnh vực của điều
quen biết, trong lãnh vực của sự kế tục liên tục ?
Mình chỉ tự biết mình như là thực thể tư duy, như là diễn viên với một số
kỹ niệm về sự thống khổ, sự vui sướng, tình yêu, cảm luyến, về đủ loại
kinh nghiệm khác nhau ; mình chỉ tự biết mình như là sự tiếp diễn liên
tục ; nếu không thế thì mình sẽ không hồi nhớ bản thân như là một sự thể
nào đó. Khi sự thể ấy đến chỗ chấm dứt tận cùng mà chúng ta gọi là sự
chết thì lúc ấy mới có lòng sợ hãi về điều xa lạ : vì thế chúng ta muốn
kéo lôi điều xa lạ về nhập với điều quen thuộc và tất cả toàn thể nỗ lực
của chúng ta là tạo ra sự tiếp diễn liên tục cho điều xa lạ. Nghĩa là, chúng
ta không muốn biết đời sống mà đời sống thì bao gồm cả sự chết, trái lại
chúng ta lại muốn biết cách nào cho được tiếp diễn liên tục và không
phải chấm dứt tận cùng. Chúng ta không muốn biết đời sống và sự chết,
chúng ta chỉ muốn biết cách nào để tiếp diễn liên tục không cùng tận.
Điều gì tiếp diễn liên tục thì không còn mới lạ nữa. Không có gì mới lạ,
không có gì có thể mang tính cách sáng tạo nữa khi vẫn còn sự tiếp diễn
liên tục – điều này quá hiển nhiên rồi. Chỉ khi nào sự liên tục chấm dứt
thì mới có thể phát hiện điều mới lạ. Nhưng chúng ta lại sợ chính sự
chấm dứt này, sự tận cùng này, và chúng ta không thấy rằng chỉ trong sự
chấm dứt mới có thể phát hiện điều mới lạ, điều sáng tạo, điều xa lạ -
chứ không phải trong sự lưu chuyển kế tục những kinh nghiệm của
chúng ta, những kỷ niệm, những hoạn nạn của chúng ta từ ngày này sang
đến ngày khác. Chỉ khi nào mỗi ngày chúng ta chết đi với tất cả những gì



quen thuộc cũ kỹ thì sự mới lạ mới phát hiện được. Ở đâu có sự tiếp diễn
liên tục thì ở đó không thể có sự mới lạ được – sự mới lạ chính là sự
sáng tạo, điều xa lạ, sự vĩnh cửu, Thượng đế hoặc muốn gọi gì thì gọi.
Con người , tức là một thực thể liên tục, đi tìm kiếm sự xa lạ, thực tại ,
thiên thu thì sẽ không bao giờ tìm được cõi thiên thu ấy, bởi vì hắn chỉ có
thể tìm thấy những gì hắn tự phóng hiện ra ngoài tự thể và điều phóng
ngoại kia không phải là thực tại. Chỉ trong sự tận cùng, chấm dứt, trong
sự chết thì mình mới có thể biết được điều mới lạ ; và kẻ nào muốn tìm
thấy sự tương giao liên hệ giữa đời sống và cái chết, muốn bắt cầu nối
kết sự liên tục với cõi siêu việt trên kia thì chỉ là đang sống trong một thế
giới ảo tưởng, không thực, thế giới ấy chỉ là sự phóng ảnh của tự thể hắn.
Vậy có thể nào đang lúc sống mà mình chết đi – nghĩa là chấm dứt, đi
đến chỗ tận cùng, sống như là không sống, sống như hư vô ? Đang lúc
còn sống trên đời này mà mọi sự càng lúc càng gia tăng hoặc càng lúc
càng giảm sút, mà mọi sự là một tiến trình leo thang, thành đạt, thành
công, có thể nào sống trên đời như vậy mà biết được sự chết ? Có thể
nào chấm dứt tất cả mọi kỷ niệm – không phải hồi ức về những sự kiện ,
chẳng hạn như con đường đi về nhà vân vân, mà là sự đeo bám nội tâm
vào sự an ninh tâm lý qua phương tiện của trí nhớ, những kỷ niệm mà
mình đã tích trữ, chồng chất và mình tìm an ninh, hạnh phúc trong những
kỷ niệm ấy ? Có thể nào chấm dứt tất cả những thứ ấy – nghĩa là chết đi
mỗi ngày để cho sự mới lạ có thể phát hiện ngày mai ? Chỉ có lúc ấy
mình mới biết được sự chết đang lúc còn sống. Chỉ trong sự chết ấy,
trong sự chấm dứt ấy, chấm dứt việc liên tục, thì mới phát sinh sự hồi
sinh mới lạ, điều sáng tạo vĩnh cửu.
 
 

24.  VỀ THỜI GIAN
 
 

HỎI :  Quá khứ có thể được giải tan lập tức, hay nhất định phải cần thời 
gian ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta là kết quả của quá khứ. Tư tưởng của 
chúng ta đã được xây dựng trên nền tảng của ngày hôm qua và muôn 
ngàn ngày hôm qua. Chúng ta là kết quả của thời gian và những sự đáp 



ứng của chúng ta , những thái độ hiện tại của chúng ta là hậu quả tích trữ 
của muôn ngàn khoảnh khắc , những sự việc ngẫu nhiên và những kinh 
nghiệm trong đời. Vì thế đối với phần đông chúng ta , quá khứ là hiện 
tại, đó là một sự kiện không thể nào phủ nhận được, những tư tưởng của 
các ngài, những hành động của các ngài , những sự đáp ứng của các ngài 
chính là kết quả của quá khứ. Người đặt câu hỏi muốn biết rằng quá khứ 
có thể nào được bôi sạch lập tức, nghĩa là không chờ đúng lúc mà được 
bôi sạch ngay lập tức, hay là quá khứ tích trữ này lại cần thời gian để cho 
tâm trí được giải phóng trong hiện tại ? Hiểu được câu hỏi này là một 
điều quan trọng, câu hỏi rõ rệt như vầy : vì mỗi người trong chúng ta là 
kết quả của quá khứ với bối cảnh gồm đầy những ảnh hưởng , thường 
xuyên thay đổi, thường xuyên biến thể, vậy có thể nào bôi sạch bối cảnh 
kia mà không phải trải qua tiến trình thời gian ?
Quá khứ là gì ? Đối với chúng ta, quá khứ có nghĩa là gì ? Chắc chắn là
chúng ta không đề cập quá khứ theo nghĩa niên đại. Chắc chắn là chúng
ta muốn nói đến những kinh nghiệm chồng chất, những đáp ứng được
lưu trữ, những kỷ niệm, những truyền thống, kiến thức, kho chứa vô thức
gồm đầy vô số tư tưởng, những cảm giác , những ảnh hưởng và những
đáp ứng. Với bối cảnh ấy, không thể nào hiểu được thực tại, vì thực tại
không thuộc vào thời gian : thực tại thì phi thời gian. Vì thế mình không
thể hiểu điều phi thời gian với tâm trí, kết quả của thời gian. Người đặt
câu hỏi muốn biết có thể nào giải phóng tâm trí, hoặc để cho tâm trí, tức
là kết quả của thời gian, được chấm dứt ngay lập tức ; hoặc là mình phải
trải qua một loạt khảo sát và phân tích dài hạn để giải phóng tâm trí ra
ngoài bối cảnh của nó.
Tâm trí là bối cảnh ; tâm trí là kết quả của thời gian ; tâm trí là quá khứ,
tâm trí không là tương lai. Tâm trí có thể tự phóng ảnh đến tương lai và
tâm trí dùng hiện tại như sự lướt đi hướng đến tương lai, vì thế tâm trí
vẫn còn nằm trong lưới của thời gian, dù tâm trí làm gì đi nữa, dù sinh
hoạt tâm trí thế nào đi nữa, sinh hoạt tương lai, sinh hoạt hiện tại, sinh
hoạt quá khứ, sinh hoạt nào đi nữa thì vẫn vướng kẹt trong lưới thời
gian. Tâm trí có thể nào chấm dứt hẳn, tiến trình tư tưởng có thể nào
chấm dứt ? Dĩ nhiên là có nhiều tầng lớp trong tâm trí ; lãnh vực mà
chúng ta gọi là ý thức có nhiều tầng lớp, mỗi tầng lớp tùy thuộc nương



tựa vào tầng lớp khác, tác động hỗ tương ; toàn thể ý thức của chúng ta
không chỉ là thể nghiệm mà cũng là đặt tên hoặc gọi danh là tích trữ làm
thành trí nhớ. Đó là toàn thể tiến trình của ý thức phải thế không ?
Khi chúng ta nói về ý thức, phải chăng chúng ta muốn nói đến việc thể
nghiệm, đặt tên hoặc sắp loại sự thể nghiệm ấy và tích trữ sự kinh
nghiệm trong trí nhớ ? Tất cả những thứ này, ở những cấp độ khác nhau,
chính là ý thức. Tâm trí, tức là kết quả của thời gian, có thể nào trải qua
tiến trình phân tích từng bước một để mà tự giải phóng khỏi bối cảnh
hoặc có thể nào giải thoát toàn triệt ra ngoài thời gian và nhìn thẳng thực
tại một cách trực tiếp ?
Muốn giải thoát khỏi hậu cảnh, bối cảnh, nhiều nhà phân tâm nói rằng
ngài phải khảo sát tất cả mọi đáp ứng, tất cả mọi phức cảm, tất cả mọi
chướng ngại, tất cả mọi trạng thức ngăn ngại, tất nhiên việc làm ấy ngụ ý
một tiến trình thời gian. Việc ấy có nghĩa rằng nhà phân tâm phải hiểu
điều mình đang phân tích và không được giải thích sai lầm những phân
tích. Nếu diễn dịch sai lầm những điều hắn phân tích thì sự việc ấy sẽ
đưa hắn đến những kết luận sai lầm và do đó thiết lập thêm một bối cảnh
khác nữa. Người phân tích phải có khả năng phân tích những tư tưởng,
những cảm giác của hắn mà không sai lạc một mảy may nào cả, và hắn
không nên để lỡ một bước nào trong sự phân tích của hắn, vì đi lạc một
bước, rút ra một kết luận sai lầm có nghĩa là thiết lập thêm một bối cảnh
trên một chiều hướng khác hẳn, ở một cấp độ khác hẳn. Rồi vấn đề này
lại hiện lên. Có phải người phân tích khác hẳn sự việc hắn phân tích ?
Phải chăng người phân tích và điều được phân tích chỉ là một hiện tượng
liên kết, đồng nhất ?
Nhất định người thể nghiệm và điều kinh nghiệm là một hiện tượng đồng
nhất ; đó không phải là hai tiến trình gián cách, vì thế trước tiên hết
chúng ta hãy nhìn thấy sự khó khăn trong việc phân tích . Dường như
không thể nào phân tích toàn thể nội dung của ý thức chúng ta và nhờ
cách ấy mà giải thoát bằng tiến trình ấy. Sau rốt, ai là kẻ phân tích ? Kẻ
phân tích không khác điều hắn đang phân tích, dù hắn có thể nghĩ rằng
hắn khác. Hắn có thể tự phân ly với điều hắn phân tích, nhưng người
phân tích là thành phần của điều hắn phân tích. Tôi có một tư tưởng, tôi
có một cảm giác – chẳng hạn tôi đang giận dữ. Người phân tích sự giận



dữ vẫn là thành phần của sự giận dữ, vì thế người phân tích và điều được
phân tích đều là một hiện tượng liên kết đồng nhất, đó không phải là hai
thế lực hoặc hai tiến trình ly biệt. Vì thế sự khó khăn trong việc tự phân
tích, tự phơi bày, tự nhìn bản thân từng đợt một, ngắm nhìn tất cả mọi
phản ứng, tất cả mọi thoại ứng, việc này khó khăn vô cùng, lâu dài lắm.
Vì lẽ ấy, đó không phải đường lối giải vây bản thân khỏi bối cảnh, phải
thế ? Phải có một con đường giản dị hơn nhiều, trực tiếp hơn, và đó là
điều các ngài và tôi đang sắp khám phá. Muốn khám phá tìm thấy chúng
ta phải xua bỏ những gì sai lầm và không ghi giữ điều sai lầm ấy. Vì thế,
việc phân tích không phải là đường hướng thích ứng, và chúng ta phải
giải thoát khỏi tiến trình phân tích.
Những gì các ngài còn để lại ? Ngài chỉ quen thuộc với việc phân tích,
phải thế không ? Người quan sát đang quan sát – người quan sát và điều
được quan sát là một hiện tượng đồng nhất – người quan sát cố gắng
phân tích điều hắn quan sát thì sẽ không giải thoát bản thân khỏi bối
cảnh. Nếu sự việc là thế ; và sự việc thì đúng là thế, vậy ngài bỏ tiến
trình ấy đi, phải không ? Nếu ngài thấy rằng đó là một đường lối sai lầm,
nếu ngài ý thức điều ấy không phải chỉ ở mặt ngôn từ thôi mà phải ý
thức đúng như thực tế rằng đó là một tiến trình sai lầm thì lúc ấy cái gì
xảy ra trong sự phân tích của ngài ? Ngài ngừng lại việc phân tích, phải
thế không ? Lúc ấy ngài còn để lại gì ? Hãy ngắm sự việc ấy, theo dõi nó,
và ngài sẽ thấy rằng mình có thể giải thoát khỏi bối cảnh nhanh chóng
biết bao. Nếu đó không phải là đường lối thích ứng thì ngài còn lại
những gì khác ? Trạng thái quen thuộc với việc phân tích , dò dẫm, khảo
sát, mổ xẻ, kết luận, vân vân, trạng thức ấy là gì ? Nếu tiến trình kia
ngừng lại thì trạng thức của ngài thế nào ?
Ngài nói rằng tâm thức chỉ còn sự trống vắng. Ngài hãy tiến sâu hơn nữa
vào tâm thức trống vắng kia. Nói một cách khác, khi ngài xua bỏ những
gì được coi như sai lầm, những gì đã xảy ra trong tâm thức ngài ? Sau
rốt, ngài đã loại bỏ những gì ? Ngài đã loại bỏ tiến trình sai lầm, tức là
kết quả của một bối cảnh. Có phải thế không ? Ngài đã loại bỏ toàn thể
sự việc trong một thoáng động nhanh vô cùng. Do đó khi ngài đã loại trừ
tiến trình phân tích cùng với tất cả ẩn ý tiềm mặc trong đó và nhìn thấy



sự sai lầm thì tâm thức ngài được giải phóng khỏi ngày hôm qua và qua
tiến trình thời gian , và nhờ đó mà loại bỏ bối cảnh lập tức.
Đặt trọn câu hỏi trên ở bình diện khác thì tư tưởng là kết quả của thời
gian, phải thế không ? Tư tưởng là kết quả của hoàn cảnh, của những ảnh
hưởng tôn giáo và xã hội, tất cả những thứ này đều thuộc vào thời gian.
Tư tưởng có thể nào thoát khỏi thời gian ? Nghĩa là tư tưởng, tức là kết
quả của thời gian, tư tưởng có thể ngừng lại và thoát khỏi tiến trình thời
gian ? Mình có thể kiềm chế, uốn nắn tư tưởng ; nhưng sự kiềm chế tư
tưởng vẫn nằm trong lãnh vực của thời gian, vì thế sự khó khăn của
chúng ta là : làm thế nào một tâm thức, kết quả của thời gian, của hàng
ngàn ngày quá khứ, làm thế nào một tâm thức như vậy có thể được tự do
lập tức, giải thoát tức thì ra khỏi bối cảnh phức tạp này ? Ngài có thể giải
thoát được khỏi bối cảnh ấy, không phải vào ngày mai nhưng ngay trong
hiện tại, ngay bây giờ. Việc ấy chỉ có thể làm được khi ngài ý thức điều
sai lầm ; và dĩ nhiên điều sai lầm ấy là tiến trình phân tích và đó là điều
sở hữu duy nhất của chúng ta . Khi tiến trình phân tích chấm dứt hoàn
toàn, không phải bằng sự ép buộc mà bằng sự lãnh hội về điều sai lầm
không thể tránh được của tiến trình kia, lúc ấy ngài sẽ thấy rằng tâm trí
ngài được hoàn toàn ly khai với quá khứ - việc ấy không có nghĩa là ngài
không tri nhận quá khứ mà có nghĩa rằng tâm trí ngài không có sự tiếp
thông trực tiếp với quá khứ nữa. Vì thế tâm thức ấy có thể tự giải phóng
khỏi quá khứ một cách tức khắc , liền bây giờ, và sự ly khai với quá khứ
, sự tự do trọn vẹn thoát khỏi ngày hôm qua có thể thực hiện được liền,
(sự thoát khỏi ngày hôm qua ở đây không phải hiểu theo nghĩa niên đại
mà phải hiểu theo nghĩa tâm lý) : đó là đường lối duy nhất để hiểu thực
tại.
Nói một cách rất giản dị, khi ngài muốn hiểu một điều gì thì tâm trạng
ngài là thế nào ? Khi ngài muốn hiểu đứa con ngài, khi ngài muốn hiểu
một người nào đó, một việc gì đó mà người ta đang nói thì tâm trạng của
ngài như thế nào ? Ngài không phân tích phê phán xét đoán những gì
người khác đang nói ; ngài chỉ lắng nghe thôi, phải ngài làm thế không ?
Tâm thức ngài đang ở trong trạng thái mà tiến trình tư tưởng không hoạt
động nữa mà lại rất tỉnh thức linh động . Sự tỉnh thức linh hoạt ấy không
thuộc về thời gian, phải thế ? Ngài chỉ tỉnh thức, cởi mở đón tiếp một



cách thụ động thế mà vẫn hoàn toàn có trực thức mẫn tiệp ; chỉ trong
trạng thái tâm tư này mới có sự hiểu biết giao cảm . Khi tâm động, cật
vấn, âu lo, mổ xẻ, phân tích thì không có sự giao cảm được. Khi mình có
lòng mãnh liệt muốn tìm hiểu cảm thông thì tâm trí mình cố nhiên rất là
trầm lặng. Hiển nhiên, ngài phải thể nghiệm lấy điều này, đừng nô lệ vào
lời nói thôi, nhưng ngài có thể thấy rằng ngài càng phân tích nhiều chừng
nào thì ngài lại càng hiểu ít chừng ấy. Ngài có thể hiểu một số biến cố,
một số kinh nghiệm, nhưng toàn thể nội dung của ý thức vẫn không thể
trút bỏ đi được bằng tiến trình phân tích. Ý thức ấy chỉ có thể trống vắng
được là khi nào ngài thấy sự sai lầm của lối đối trị theo điệu phân tích.
Khi ngài thấy điều sai là sai, lúc ấy ngài mới bắt đầu thấy được sự thật ;
và chính chân lý mới giải phóng ngài ra khỏi bối cảnh, hậu cảnh.
 
 

25.  VỀ HÀNH ĐỘNG KHÔNG Ý TƯỞNG
 
 



HỎI :  Ngài chủ trương hành động không ý tưởng để cho chân lý xuất 
hiện , có thể nào hành động luôn luôn không ý tưởng , nghĩa là, không có 
một mục đích trước mặt ?
KRISHNAMURTI :  Hành động của chúng ta hiện giờ là gì ? Đối với 
chúng ta, hành động có nghĩa là gì ? Dù chúng ta muốn làm gì hay muốn 
là gì thì hành động của chúng ta vẫn được xây dựng trên ý tưởng ý niệm, 
phải thế không ? Đó là tất cả những gì chúng ta nhận thức được ; chúng 
ta có những ý tưởng , những hứa hẹn, đủ loại phương sách phương trình 
về những gì là mình, và về những gì không phải là mình. Nền tảng hành 
động của chúng ta là phần thưởng trong tương lai hoặc sợ hãi về hình 
phạt. Chúng ta đều biết thế, phải không ? Sinh hoạt như vậy có tính cách 
cô lập, bưng bít đóng nhốt bản ngã. Ngài có một ý tưởng về nhân đức, 
đức hạnh, và ngài sống rập theo ý tưởng ấy hành động rập theo ý tưởng 
ấy trong mối tương giao ở đời. Đối với ngài, tương giao tập thể hay cá 
thể là hành động hướng đến lý tưởng hướng đến nhân đức, hướng đến sự 
thành đạt, vân vân.
Khi hành động của tôi được xây dựng trên một lý tưởng, tức là một ý
niệm, một ý tưởng – như “tôi phải can đảm”, “tôi phải noi gương”, “tôi
phải nhân ái từ thiện”, “tôi phải có ý thức xã hội”, vân vân – ý tưởng ấy
hun đúc hành động của tôi, hướng dẫn hành động tôi. Tất cả chúng ta
đều nói, “tôi phải noi theo một gương tốt”, nghĩa là, “tôi phải sống rập
theo gương”. Vì thế hành động đã được xây dựng trên ý tưởng ấy. Giữa
hành động và ý tưởng có một hố ngăn cách, một đường phân chia, một
tiến trình thời gian . Sự thể là vậy, phải không ? Nói khác đi, tôi không
nhân ái từ thiện, tôi không thương yêu, không có sự dung thứ trong lòng
tôi, nhưng tôi cảm thấy rằng tôi phải nhân ái từ thiện. Vì thế một lỗ trống
xuất hiện giữa hiện trạng của tôi và lý tưởng mà tôi mong thể hiện ;
chúng ta vẫn luôn luôn cố gắng bắt cầu nối kết lại hai bờ ngăn cách. Đó
là sinh hoạt của chúng ta, phải thế không ?
Những gì sẽ xảy ra nếu ý tưởng không hiện hữu ? Một thoáng chốc
nhanh như chớp, ngài sẽ đẩy lùi mất hố ngăn cách ấy, phải thế không ?
Ngài sẽ là những gì ngài đang là. Ngài nói, “tôi trông xấu xa, tôi phải trở
nên đẹp đẽ ; tôi phải làm gì ?” – đó là một hành động xây dựng trên một
ý tưởng. Ngài nói, “tôi không có lòng từ tâm, vậy tôi phải có lòng từ tâm,



trắc ẩn”. Vì thế ngài đưa ý tưởng ly cách với hành động. Vì lẽ đó, không
bao giờ có được hành động chân chính xuất phát từ hiện thể của ngài mà
chỉ luôn luôn là hành động xây dựng trên lý tưởng về điều ngài mong
ước. Người ngu xuẩn vẫn luôn luôn nói rằng hắn sắp trở nên khôn
ngoan. Hắn ngồi làm việc chống chỏi để thành đạt ; hắn không bao giờ
ngừng lại, hắn không bao giờ nói, “ tôi ngu xuẩn khờ dại”. Vì thế hành
động của hắn không phải là hành động gì cả, vì việc làm của hắn đã được
xây dựng trên ý tưởng.
Hành động có nghĩa là việc vận chuyển , di động. Nhưng khi ngài có ý
tưởng đó chỉ là sự vận hành của ý tưởng , tiến trình tư tưởng diễn hành
trong sự liên quan với hành động. Nếu không có ý tưởng thì cái gì sẽ xảy
ra ? Ngài là thế nào thì ngài là thế ấy. Ngài không từ tâm từ thiện, ngài
không dung thứ, ngài hung dữ tàn bạo, ngu xuẩn vô ý tứ. Ngài có thể ở
lại với trạng thái ấy ? Nếu ngài ở lại được với trạng thái ấy thì ngài hãy
nhìn xem những gì xảy ra. Khi tôi tri nhận rằng tôi không từ tâm, tôi khờ
khệch, cái gì xảy ra khi tôi trực thức rằng sự việc là thế ? Không phải là
lòng từ thiện sao ? Không phải sự thông minh sao ? Khi tôi tri nhận rằng
tôi không từ thiện, tri nhận một cách trọn vẹn, chứ không phải ở mặt
ngôn từ, chứ không phải một cách giả tạo, khi tôi ý thức rằng tôi không
từ thiện, không thương yêu, thì phải chăng trong chính sự trực kiến về
hiện thể, về “cái đang là ” ấy đã xuất hiện tình thương rồi ? Phải chăng
lập tức tôi trở nên người từ tâm, từ thiện ? Nếu tôi thấy việc sạch sẽ là
cần thiết thì việc ấy đơn giản lắm : tôi đi tắm ngay. Nhưng nếu việc ăn ở
sạch sẽ là một lý tưởng thì lúc ấy cái gì xảy ra ? Lúc ấy sự sạch sẽ sẽ bị
triển hoãn, dời lại hoặc chỉ được thể hiện một cách thiển bạc.
Hành động được xây dựng trên ý tưởng thì có tính cách thiển bạc, đó
không phải là hành động chân thật gì cả, đó chỉ là sự vận hành của ý
niệm, nghĩa là sự diễn tiến của tiến trình tư tưởng.
Hành động nào chuyển hóa nhân tính, đem lại sự phục sinh, cứu thế,
chuyển y – hay ngài muốn dùng danh từ gì cũng được – hành động như
thế không phải được xây dựng trên ý tưởng. Đó là hành động không
quan hệ gì đến việc thưởng phạt sau này. Hành động như thế có tính cách
phi thời gian, bởi vì tâm trí, tức là tiến trình thời gian, tiến trình tính toán
phân ly cô lập, tiến trình này không tham dự vào hành động như thế.



Vấn đề này không dễ giải quyết đàng hoàng. Phần đông chúng ta đều đặt
những câu hỏi và mong mỏi một sự giải đáp khẳng định hoặc phủ dịnh,
một tiếng “có” hoặc một tiếng “không”.
Rất dễ dàng đặt những câu hỏi đại loại như : “Ngài hiểu vấn đề ấy như
thế nào ?” rồi ngồi xuống lại và để tôi giải thích, nhưng tự tìm thấy khám
phá ra câu hỏi cho chính mình, đi sâu, thực sâu vào vấn đề một cách
minh bạch trong suốt mà không hư hoại, đến nỗi vấn đề không còn hiện
hữu nữa, làm như vậy mới là điều gian nan khó khăn. Điều này chỉ có
thể xảy ra khi nào tâm thức thực sự im lặng trong đối diện với vấn đề.
Bất cứ vấn đề phức tạp nào, nếu ngài thương yêu nó, thì nó sẽ trở nên
đẹp đẽ như cảnh mặt trời lặn. Nếu ngài tương khắc với vấn đề, thì ngài sẽ
không bao giờ hiểu nó được. Phần đông chúng ta đều khe khắc với vấn
đề bởi vì chúng ta sợ hãi trước kết quả, sợ hãi về những gì có thể xảy tới
nếu chúng ta tiến sâu hơn nữa, vì thế chúng ta đánh mất ý nghĩa trọng đại
và nhãn giới của vấn đề.
 
 

26.  VỀ SỰ CŨ KỸ VÀ ĐIỀU MỚI LẠ
 
 

HỎI :  Khi tôi lắng nghe ngài, tất cả mọi sự đều dường như trong suốt và 
mới lạ. Nhưng khi trở về nhà, sự áy náy, bồn chồn ngớ ngẩn cũ lại hiện 
nguyên hình. Cái gì hỏng trong tôi ?
KRISHNAMURTI :  Trong thực tế, những gì xảy ra trong đời sống 
chúng ta ? Đời sống vẫn là thách thức và đáp ứng. Đời sống là thế, cuộc 
đời là thế, phải như vậy không ? – một sự thách thức không dứt và một 
sự đáp ứng không dứt. Sự thách thức vẫn luôn luôn mới lạ và sự đáp ứng 
thì vẫn cũ. Tôi đã gặp ngài hôm qua và ngài đến với tôi vào ngày hôm 
nay. Ngài thay đổi, biến thể ; ngài đã biến chuyển, ngài trở nên mới lạ ; 
nhưng tôi vẫn giữ hình ảnh cũ của ngài vào ngày hôm qua. Vì lẽ đó tôi 
thâm nhập điều mới lạ vào điều cũ. Tôi không gặp ngài một cách tươi tắn 
mới lạ, mà tôi lại vẫn giữ hình ảnh của ngài vào ngày cũ, vì thế sự đáp 
ứng của tôi đối với sự thách thức vẫn luôn luôn bị qui định. Ngồi ở đây, 
trong một thoáng chốc, ngài không còn xử sự như một người Bà la môn, 
người Thiên chúa giáo, người ở giai cấp quí phái hoặc bất cứ danh hiệu 



khác – ngồi ở đây, ngài quên hết mọi sự. Nhưng khi ngài trở về với sinh 
hoạt thường ngày thì ngài trở lại con người cũ của ngài – ngài trở lại với 
công việc làm, với giai cấp, với ý thức hệ, với gia đình. Nói một cách 
khác, điều mới lạ vẫn luôn luôn bị điều cũ nuốt chửng để trở thành 
những thói quen cũ, những tập quán, những ý tưởng, những truyền 
thống, những kỷ niệm. Sự mới lạ không bao giờ xuất hiện, vì ngài vẫn 
luôn luôn đón gặp sự mới lạ với điều cũ. Sự thách thức luôn luôn mới lạ 
nhưng ngài đón nhận sự thách thức ấy với tâm trí cũ. Vấn đề đặt ra trong 
câu hỏi này là làm thế nào giải phóng tư tưởng ra ngoài điều cũ để được 
mới lạ tươi tắn mãi mãi trong mọi lúc. Khi ngài nhìn thấy một đóa hoa, 
khi ngài nhìn thấy một khuôn mặt, khi ngài nhìn thấy khung trời, một 
cây lá, một nụ cười, ngài làm thế nào để đón gặp những sự thể ấy một 
cách mới lạ ? Tại sao chúng ta không đón nhận nó một cách mới lạ ? Tại 
sao điều cũ vẫn nuốt trửng điều mới lạ, biến thể điều mới lạ ; tại sao điều 
mới lạ biến mất khi ngài đi về nhà ?
Sự đáp ứng cũ xuất phát từ thực thể tư duy. Phải chăng thực thể tư duy
vẫn luôn là điều cũ ? Bởi vì tư duy của ngài đã được đặt nền tảng trên
quá khứ, khi ngài đón gặp điều mới lạ, chính thực thể tư duy đang đón
gặp điều mới lạ ấy. Chủ thể tư duy vẫn luôn luôn là điều cũ. Vì thế, bằng
một cách khác, chúng ta lại trở về vấn đề đã được đặt ra : làm thế nào
giải phóng tâm trí ra ngoài tự thể của nó , tức là thực thể tư duy ? Làm
thế nào trừ tuyệt trí nhớ, không phải trừ tuyệt trí nhớ có tính cách sự kiện
mà trừ tuyệt trí nhớ tâm lý, tức là sự tích lũy kinh nghiệm ? Không giải
thoát khỏi cặn bã của kinh nghiệm thì không thể nào đón nhận sự mới lạ.
Giải phóng tư tưởng, giải thoát khỏi tiến trình tư tưởng và đón nhận được
sự mới lạ thì quả là thực khó khăn, phải thế không ? Bởi vì tất cả những
tín ngưỡng của chúng ta , tất cả truyền thống của chúng ta , tất cả
phương sách giáo dục của chúng ta đều là một tiến trình mô phỏng, chép
lại, học thuộc lòng, tăng cường tích lũy trí nhớ. Chính trí nhớ ấy vẫn
thường đáp ứng lại sự mới lạ, chúng ta gọi sự đáp ứng của trí nhớ là tư
duy và tư duy kia đón gặp sự mới lạ. Vì thế làm sao có được sự mới lạ ?
Chỉ có được sự mới lạ là khi nào không còn cặn bã của trí nhớ, và cặn bã
chỉ hiện hữu lúc nào kinh nghiệm chưa xong xuôi, chưa kết thúc, chưa
chấm dứt ; nghĩa là khi sự lãnh hội về kinh nghiệm chưa được trọn vẹn.



Khi nào kinh nghiệm đã được trải qua trọn vẹn thì không còn cặn bã nào
rớt lại – đó là vẻ đẹp tuyệt thế của cuộc đời. Tình yêu không là cặn bã,
tình yêu không phải là kinh nghiệm, đó là một trạng thái hiện thể. Tình
yêu vẫn thiên thu mới lạ. Vì thế vấn đề của chúng ta là : Có thể nào mình
đón gặp sự mới lạ mãi mãi, ngay trong nhà mình ? Nhất định có thể làm
được việc ấy. Muốn làm thế, mình phải tạo ra một cuộc khuynh đảo
trong tư tưởng trong cảm giác, ngài có thể tự do khi nào mỗi một sự
ngẫu nhiên trong đời được nghĩ cho tận cùng từ giây phút này đến giây
phút khác, khi nào mỗi một sự đáp ứng được hiểu một cách trọn vẹn, chứ
không phải chỉ được mình hững hờ ngó sơ qua rồi xua bỏ qua một bên.
Chỉ thoát được trí nhớ đang tích lũy mỗi khi nào tất cả mọi tư tưởng, tất
cả mọi cảm giác đã được sống trọn vẹn, được nghĩ cho tận cùng. Nói
khác đi, khi mỗi một tư tưởng và mỗi một cảm giác được nghĩ cho tới
nơi, cho chung cục thì sự tận cùng mới xuất hiện, và lúc ấy mới hiện hữu
một khoảng cách giữa sự tận cùng ấy với tư tưởng kế tiếp. Trong khoảng
cách im lặng ấy, sự mới lạ phát hiện, sự sáng tạo mới lạ thành hình.
Đây không phải chỉ có tính cách lý thuyết, đây không phải là không thực
tiễn. Nếu các ngài cố gắng nghĩ mỗi một tư tưởng và mỗi một cảm giác,
nghĩ cho tận cùng, nghĩ cho tới nơi thì ngài sẽ khám phá rằng điều ấy rất
là sát với thực tế trong đời sống thường nhật của ngài, vì lúc ấy ngài cảm
thấy mới lạ tươi tắn và những gì mới lạ thì vẫn trường tồn thiên thu. Cảm
thấy mới lạ là có tinh thần sáng tạo, và có tinh thần sáng tạo là cảm thấy
hạnh phúc ; một con người hạnh phúc là kẻ không bận tâm đến chuyện
giàu hay nghèo, hắn không bận tâm đến địa vị xã hội của hắn, giai cấp
hoặc xứ sở. Hắn không có lãnh tụ, không thần thánh, không đền thờ,
không thánh đường, vì thế hắn không phải tranh chấp và không phải thù
hận.
Dĩ nhiên đó là đường lối thực tiễn nhất để giải tan những nỗi khó khăn
của chúng ta trong thế giới hỗn loạn hiện nay . Bởi vì chúng ta không có
tinh thần sáng tạo , hiểu theo nghĩa tôi vừa trình bày, cho nên chúng ta
mới có cảm thức chống đối xã hội trong mọi phạm vi bình diện. Muốn
được thực tiễn hữu hiệu trong mối tương giao xã hội, trong sự tương giao
với tất cả mọi sự, mình phải hạnh phúc ; không thể nào có được hạnh
phúc nếu không có sự tận cùng, không thể nào có được hạnh phúc nếu



tiến trình liên tục của việc trở nên thành đạt vẫn còn lưu động. Trong sự
chấm dứt tận cùng mới phát hiện lên sự phục hồi, sự hồi sinh, sự mới lạ,
tươi mát, vui sướng tràn lan.
Điều mới lạ đã bị hút vào trong điều cũ và điều cũ đã phá hủy điều mới
lạ, khi mà mình còn bối cảnh, khi mà tâm trí, thực thể tư duy, vẫn còn bị
lệ thuộc, bị qui định bởi tư tưởng. Muốn thoát khỏi hậu cảnh bối cảnh
tâm tư, muốn thoát khỏi những ảnh hưởng nô lệ, thoát khỏi trí nhớ thì
mình phải thoát khỏi sự liên tục. Khi mà tư tưởng cảm giác vẫn không
được chấm dứt toàn triệt thì sự liên tục vẫn còn đó. Ngài chấm dứt trọn
vẹn tư tưởng mỗi khi ngài đuổi theo tư tưởng cho đến chỗ tận cùng của
nó và nhờ thế mới tận diệt tất cả mọi tư tưởng, tất cả mọi cảm giác. Tình
yêu không phải là thói quen, không phải là trí nhớ, tình yêu vẫn luôn
luôn mới lạ. Chỉ có thể gặp gỡ sự mới lạ khi nào tâm trí được tươi tắn ;
và tâm trí không thể tươi tắn khi cặn bã còn rớt lại trong trí nhớ. Trí nhớ
có tính cách sự kiện , đồng thời cũng có tính cách tâm lý. Tôi không nói
đến trí nhớ sự kiện mà nói về trí nhớ tâm lý. Khi mà kinh nghiệm chưa
được hiểu trọn vẹn thì vẫn còn rớt lại cặn bã và cặn bã là điều cũ, tức là
thuộc vào ngày đã qua , một sự việc của dĩ vãng ; quá khứ vẫn luôn luôn
nuốt trửng sự mới lạ , và vì thế, quá khứ đã tiêu diệt sự mới lạ. Chỉ khi
nào tâm trí thoát khỏi sự cũ kỹ quen thuộc thì tâm trí mới đón gặp mọi sự
một cách mới lạ trinh nguyên, và trong sự gặp gỡ ấy mới bừng lên niềm
vui tươi đẹp.
 
 

27.  VỀ SỰ GỌI TÊN
 
 

HỎI:  Làm thế nào mình có thể trực thức về một cảm xúc mà không gọi 
tên hoặc không đặt nhãn hiệu cho cảm xúc ấy ? Nếu tôi có trực thức về 
một cảm giác , dường như tôi biết cảm giác ấy là cảm giác gì, gần như 
lập tức ngay lúc cảm giác ấy khởi phát. Hoặc là ngài muốn nói với ý 
nghĩa khác khi ngài bảo ,” Đừng gọi tên, đặt tên cho cảm giác” ?
KRISHNAMURTI :  Tại sao chúng ta lại đặt tên, gọi tên cho bất cứ sự 
thể nào phát hiện trong tâm thức mình ? Tại sao chúng ta lại đặt một 
nhãn hiệu cho một đóa hoa , cho một người, cho một cảm giác ? Hoặc là 



để truyền thông cảm giác mình, để diễn tả đóa hoa, vân vân và vân vân ; 
hoặc là để tự đồng hóa với cảm giác ấy. Có phải thế không ? Tôi đặt tên 
cho một sự thể, một cảm giác , là để truyền đạt sự thể ấy, cảm giác ấy, 
chẳng hạn như khi tôi nói, “tôi cảm thấy giận dữ” , đó là để truyền đạt 
cảm giác nào đó trong tâm thức. Hoặc là tôi tự đồng hóa với cảm giác ấy 
để củng cố nó hoặc để giải tan nó hoặc để làm một cái gì đó. Chúng ta 
đặt tên cho một sự vật, cho một đóa hoa hồng, để truyền thông nó cho 
những kẻ khác hoặc khi gọi tên như vậy, chúng ta nghĩ rằng chúng ta đã 
hiểu sự thể ấy. Chúng ta nói, “Đó là một đóa hoa hồng” rồi nhìn lướt 
nhanh qua nó, và bỏ qua mà đi tới những sự vật khác. Nhờ vào việc gọi 
tên, đặt tên ấy chúng ta nghĩ rằng chúng ta đã hiểu nó, chúng ta đã sắp 
loại nó và nghĩ rằng nhờ thế chúng ta mới hiểu trọn vẹn nội dung và vẻ 
đẹp của đóa hoa kia.
Lúc đặt tên cho một sự thể chúng ta chỉ đặt nó vào một phạm trù và
chúng ta nghĩ rằng chúng ta đã hiểu nó ; chúng ta không ngắm nhìn nó
một cách gần gũi kỹ lưỡng hơn. Nếu chúng ta không đặt tên cho nó thì
thế nào chúng ta cũng bắt buộc phải nhìn ngắm nó. Nghĩa là chúng ta đi
đến với đóa hoa hay bất cứ sự thể nào khác với một cái nhìn mới lạ tươi
tắn, với một phẩm chất khảo sát mới lạ ; chúng ta ngắm nhìn nó như là
chưa bao giờ trông thấy nó trước kia. Việc đặt tên, gọi tên là một cách
tiện lợi dùng để tẩy đi những sự vật và những con người – như lúc mình
nói rằng họ là người Đức, người Nhật, người Mỹ, người Ấn độ ngài có
thể đặt cho họ một nhãn hiệu, rồi tẩy trừ nhãn hiệu ấy. Nếu ngài không
đặt một nhãn hiệu cho người đời thì ngài buộc phải nhìn thấy họ, và lúc
ấy thực là khó lòng giết người. Ngài có thể tiêu diệt nhãn hiệu với một
trái bom mà vẫn cảm thấy chính đáng, nhưng nếu ngài không đặt một
nhãn hiệu và nhờ thế phải nhìn thấy một cá thể - dù cá thể ấy là một
người hoặc một đóa hoa hoặc một sự việc ngẫu nhiên hoặc một cảm xúc
– lúc ấy ngài bắt buộc phải nhìn lại, duyệt lại sự tương quan của ngài với
sự thể ấy, và với hành động thích nghi sau đó. Vì thế sự đặt tên hoặc dán
nhãn hiệu là một cách tiện lợi để tẩy đi bất cứ việc gì, để phủ nhận, lên
án hoặc biện minh nó. Đó là một khía cạnh của câu hỏi.
Tâm điểm nào xui khiến cho ngài đặt tên, trung điểm khởi phát việc đặt
tên, chọn lựa, dán nhãn hiệu, trung điểm ấy là gì ? Tất cả chúng ta đều



cảm thấy có một trung điểm, một tâm điểm mà từ đó chúng ta hành
động, từ đó chúng ta phán xét, từ đó chúng ta đặt tên, chúng ta cảm thấy
có một tâm điểm như vậy, phải không ? Vậy trung điểm, tâm điểm ấy là
gì ? Một số người thích nghĩ rằng đó là một thể tính tâm linh, gọi là
Thượng đế , hoặc muốn gọi sao cũng được. Vì thế chúng ta hãy tìm xem
tâm điểm ấy, trung điểm ấy là gì mà tác dụng vẫn là đặt tên, gọi tên, sắp
loại, phán xét. Hiển nhiên tâm điểm ấy chính là trí nhớ phải thế không ?
Một chuỗi dài những cảm giác, được đồng hóa tri nhận hoặc được ẩn
giấu tiềm mặc – đó chính là quá khứ được lưu dưỡng nhờ hiện tại. Tâm
điểm ấy, trung điểm ấy, dưỡng sinh bằng hiện tại qua việc đặt tên, dán
nhãn hiệu, hồi tưởng.
Một chốc nữa, khi phơi bày vấn đề ra, chúng ta sẽ thấy rằng khi nào
trung tâm điểm ấy vẫn hiện hữu thì không thể nào có được sự hiểu biết
giao cảm. Chỉ khi nào tâm điểm ấy tiêu ma đi thì sự hiểu biết giao cảm
mới xuất hiện, bởi vì rốt ráo chính tâm điểm kia là trí nhớ : trí nhớ về đủ
loại kinh nghiệm khác nhau đã được đặt tên, dán nhãn hiệu, đồng hóa tri
nhận. Khởi phát từ những kinh nghiệm được gọi tên, được đặt nhãn hiệu
ấy, xuất phát từ trung điểm ấy mới xuất hiện việc chấp nhận và phủ nhận,
lòng quyết định thế này hay không thế kia, tùy thuận theo những cảm
giác những sự khoái lạc và những đau đớn của trí nhớ về kinh nghiệm.
Vì thế trung tâm điểm kia là tiếng, lời, chữ. Nếu ngài không gọi tên trung
tâm điểm kia thì nó có hiện hữu không ? Nghĩa là nếu ngài không suy
nghĩ qua những phạm trù của những chữ thì ngài có thể suy nghĩ không ?
Sự suy tư chỉ thành hình qua trung gian của tiến trình ngôn từ hoặc tiến
trình ngôn từ bắt đầu thoại ứng với sự suy tư. Trung điểm ấy, tâm điểm
ấy là trí nhớ về vô số những kinh nghiệm đau buồn vui sướng và những
kinh nghiệm này đã được lưu giữ nhờ tiến trình ngôn thức. Các ngài hãy
tự ngắm nhìn sự việc này và các ngài sẽ thấy rằng những tiếng chữ, đã
trở thành quá quan trọng, những nhãn hiệu đã trở nên quá quan trọng,
quan trọng hơn cả thực chất và chúng ta đều sống bằng ngôn từ.
Đối với chúng ta, những tiếng như chân lý, Thượng đế, đã trở thành vô
cùng quan trọng – hoặc cảm giác mà những tiếng này đã biểu hiện. Khi
chúng ta nói những tiếng như “Huê kỳ”, “Thiên chúa giáo”, “Ấn độ
giáo” hoặc tiếng “giận dữ” thì lúc ấy chúng ta chính là tiếng ấy, tức là sự



diễn đạt cảm giác. Nhưng chúng ta không biết cảm giác ấy là gì, bởi vì
danh từ, tiếng lời đã trở nên quan trọng . Khi ngài tự gọi mình là một
Phật tử, một người Thiên chúa giáo, thì tiếng gọi ấy có nghĩa gì, ý nghĩa
nằm ẩn đàng sau tiếng ấy là gì, mà ngài không bao giờ khảo sát việc ấy ?
Trung điểm của chúng ta, tâm điểm ấy chính là tiếng danh từ nhãn hiệu.
Nếu nhãn hiệu không quan trọng, nếu điều quan trọng là cái nằm đàng
sau nhãn hiệu kia thì lúc ấy ngài mới có khả năng tra hỏi, nhưng nếu ngài
bị đồng hóa với nhãn hiệu và dính gắn vào đó thì ngài không thể tiến
hành việc tra hỏi được. Chúng ta bị đồng hóa với nhãn hiệu, cái nhà,
hình thể tên tuổi đồ đạc bàn ghế ngân khoản ở nhà băng, những kích
thích tố của chúng ta, vân vân. Chúng ta là tất cả mọi sự này – những sự
vật này được biểu hiện bằng một tên. Những sự vật, đồ vật đã trở nên
quan trọng, những tên gọi, những nhãn hiệu, đã trở nên quan trọng ; và
vì thế trung điểm , tâm điểm chính là tiếng, lời, ngôn từ.
Nếu không có tiếng, không có nhãn hiệu thì không có trung điểm , phải
thế ? Lúc ấy xuất hiện một sự giải tan, một sự trống không – không phải
sự trống rỗng của sợ hãi, đây là một sự thể hoàn toàn khác hẳn. Mình có
cảm giác như không là gì cả, ngài cảm thấy hoàn toàn mới lạ hẳn, vì ngài
đã tống đi tất cả mọi nhãn hiệu , hay đúng hơn, ngài đã hiểu được lý do
tại sao ngài đặt nhãn hiệu cho những cảm giác và những ý tưởng , khi
hiểu được như thế, mình cảm thấy mới lạ, phải thế không ? Không còn
một trung tâm điểm nào để từ đó phát xuất hành động của ngài. Trung
tâm điểm, tức là tiếng, ngôn từ, đã được giải tan. Những nhãn hiệu đã
được lấy đi và đâu là trung tâm điểm của ngài nữa ? Ngài vẫn còn đó
nhưng một sự chuyển biến tâm thức đã được thành hình. Sự chuyển biến
tâm thức ấy có vẻ hơi khủng khiếp ; vì thế ngài lại không tiến bước sâu
hơn nữa với những gì còn dính dáng trong biến trình kia, ngài lại bắt đầu
phê phán nó, thẩm định tâm trạng cảm tình của ngài đối với nó. Ngài
không tiến hành thực sự với điều hiểu biết lý hội về những gì đang diễn
tiến, trái lại chưa chi, ngài đã phê phán rồi, nghĩa là ngài lại có một trung
tâm điểm để hành động từ đó. Vì thế ngài ở lỳ cố định ngay vào lúc ngài
phê phán ; những tiếng “thích” và “không thích” trở nên quan trọng.
Nhưng những gì xảy ra khi ngài không đặt tên ? Ngài ngắm nhìn một
cảm xúc, một cảm giác, một cách trực tiếp hơn nữa, và nhờ đó ngài có



được sự tương quan đổi khác với nó, cũng như khi ngài có mối giao cảm
khác hẳn với một đóa hoa khi ngài không đặt tên nó. Ngài bị bắt buộc
phải nhìn đóa hoa một cách mới lạ. Khi ngài không đặt tên cho một đoàn
thể gồm nhiều người, ngài bắt buộc phải nhìn vào mỗi khuôn mặt từng
người và không còn đối đãi họ như là đối với đám đông. Vì thế ngài cảm
thấy trở nên tỉnh thức linh hoạt hơn, chăm chú để tâm hơn, tỏ nhiều sự
hiểu biết hơn, ngài có tâm cảm trắc ẩn, thương yêu lưu luyến, sâu sắc
hơn ; nhưng nếu ngài đối xử họ như là một đám đông thì mọi sự đều dứt
hết rồi, không còn gì nói được nữa.
Nếu ngài không đặt nhãn hiệu, ngài phải xem mỗi một cảm giác khi vừa
lúc nó phát khởi. Khi ngài dán nhãn hiệu thì cảm giác có khác nhãn hiệu
hay là nhãn hiệu đã đánh thức cảm giác ? Xin ngài hãy nghĩ kỹ. Khi
chúng ta dán nhãn hiệu, phần đông chúng ta đều đã tăng cường cảm giác.
Cảm giác và sự đặt tên đồng phát khởi chớp nhoáng. Nếu có một lỗ hở
khoảng cách giữa sự đặt tên và cảm giác thì lúc ấy ngài có thể tìm xem
cảm giác có khác sự đặt tên và lúc ấy ngài mới có khả năng đối phó với
cảm giác ấy mà không đặt tên nó.
Vấn đề là như vậy, phải thế không ? Nghĩa là làm thế nào thoát ra khỏi
một cảm giác mà ta đặt tên, chẳng hạn như sự giận dữ. Không phải tìm
cách chế ngự, cao thượng hóa, đàn áp nó ; làm như vậy thực là khờ
khệch và ấu trĩ ; vấn đề là làm thế nào thực sự thoát khỏi việc ấy ? Muốn
thực sự thoát khỏi nó, chúng ta cần phải khám phá xem phải chăng ngôn
từ, tiếng chữ đã trở nên quan trọng hơn chính cảm giác. Tiếng “giận dữ”
quan trọng hơn chính cảm giác. Muốn thực sự khám phá điều ấy thì cần
phải có lỗ trống, kẻ hở khoảng cách giữa cảm giác và sự đặt tên. Đây là
một bình diện của vấn đề.
Nếu tôi không đặt tên cho một cảm giác nghĩa là nếu tư tưởng không chỉ
tác động sinh hoạt vì những tiếng hoặc nếu tôi không suy tư bằng những
phạm trù của những tiếng, những hình ảnh hoặc những biểu tượng mà
phần đông chúng ta đều làm thế - nếu tôi không suy tư như vậy thì lúc ấy
cái gì xảy ra ? Chắc chắn lúc ấy tâm trí không phải chỉ là thực thể quan
sát. Khi tâm trí không suy tư qua trung gian của những tiếng, những biểu
tượng, những hình ảnh thì không còn sự cách biệt giữa thực thể tư duy
và sự tư duy, tức là ngôn từ, tiếng, lời. Lúc ấy, tâm trí được yên lặng,



phải không ? Được im lặng tự nhiên chứ không phải bị cưỡng ép im
lặng. Khi tâm trí thực sự im lặng thì lúc ấy mình mới có thể đối phó lập
tức với những cảm giác nào vừa phát khởi. Chỉ khi nào chúng ta đặt tên
cho những cảm giác, và do đó, củng cố những cảm giác ấy thì những
cảm giác ấy mới có được sự liên tục ; chúng được chứa trữ trong trung
tâm điểm của tâm thức và từ đó chúng ta mới đặt thêm nhiều nhãn hiệu,
hoặc để củng cố, hoặc để truyền đạt chúng.
Khi tâm trí không còn là trung tâm điểm, không còn là thực thể tư duy
được làm thành bởi những tiếng, những kinh nghiệm đã qua – tức là
những kỷ niệm, những nhãn hiệu được tích trữ và được sắp loại vào ngăn
kệ, phạm trù – khi tâm trí không làm những việc này thì lúc ấy tất nhiên
tâm trí trở nên im lặng. Nó không còn bị ràng buộc, không còn có một
trung tâm điểm khởi phát như là bản ngã – nhà của tôi, sự thành đạt của
tôi, công việc của tôi – tức là những tiếng làm kích thích cảm giác và do
đó, củng cố trí nhớ. Khi tất cả mọi sự này không xảy ra thì tâm trí rất im
lặng, trầm lặng. Trạng thái này không phải là một sự phủ nhận . Trái lại
muốn đi tới điểm này, ngài phải trải qua tất cả những thứ ấy, một việc
làm quá vất vả to tát ; không phải chỉ học được một mớ chữ rồi lặp đi lặp
lại như một đứa học trò – “không nên đặt tên” “không nên đặt tên”. Theo
dõi mọi sự trong tất cả ẩn nghĩa của chúng, thể nghiệm, tìm xem đường
lối vận hành của tâm thức, rồi đi tới việc không đặt tên, nghĩa là, đi tới
chỗ không còn một trung tâm điểm tách lìa khỏi tư tưởng – tất nhiên trọn
vẹn tiến trình này chính là sự tham thiền thực sự.
Khi tâm trí thực sự trầm tĩnh, lúc ấy thực tại vô hạn mới có thể thành
hình. Bất cứ tiến trình nào khác, bất cứ sự truy cầu thực tại nào khác, chỉ
là tự phóng ảnh bản ngã, tự tạo và không thực. Nhưng tiến trình này rất
gian nan, nghĩa là tâm trí phải thường xuyên có trực thức về mọi sự xảy
ra trong nội tâm mình. Muốn đi tới điểm này, mình không thể phê phán
hoặc biện minh từ đầu đến cuối – và tiến trình này không phải đưa đến
sự chấm dứt hẳn. Không có sự chấm dứt hẳn , vì một việc tuyệt vời vẫn
còn tiếp diễn. Đây không phải là lời hứa hẹn. Chính ngài phải thể
nghiệm lấy, phải đi sâu hơn nữa vào bản thân ngài, đi vào sâu thẳm đến
nỗi tất cả những tầng lớp của trung tâm điểm đều được giải tan và ngài
có thể làm như vậy một cách nhanh chóng hoặc một cách lười biếng.



Thực là một việc tuyệt vời, đầy hứng thú mỗi khi mình ngắm tiến trình
của tâm trí, cách lối lệ thuộc của tâm trí vào những tiếng, những tiếng đã
kích thích trí nhớ như thế nào hoặc làm sống lại kinh nghiệm đã qua như
thế nào và nuôi dưỡng kinh nghiệm ấy như thế nào. Trong tiến trình ấy
tâm trí đang sống trong tương lai hoặc trong quá khứ. Vì thế những tiếng
giữ một vai trò trọng đại trên bình diện thần kinh học cũng như trên bình
diện tâm lý. Xin các ngài đừng cố công học nhớ những lời nói của tôi
hoặc cũng đừng học từ một quyển sách nào đó.
Các ngài không thể học lấy điều ấy từ một kẻ khác hoặc không thể tìm
được điều ấy trong bất cứ quyển sách nào. Những gì các ngài học hoặc
tìm thấy trong một quyển sách nào đều sẽ không thực. Nhưng các ngài
có thể thí nghiệm điều ấy, các ngài tự ngắm nhìn bản thân trong hành
động, tự ngắm nhìn khi đang suy nghĩ, nhìn xem các ngài suy nghĩ thế
nào, nhìn xem lúc cảm giác vừa mới khởi phát thì ngài đặt tên cho cảm
giác ấy nhanh như thế nào – và việc ngắm nhìn trọn vẹn tiến trình ấy giải
phóng tâm trí khỏi trung tâm điểm của nó. Lúc ấy, tâm trí được trầm lặng
và có thể đón nhận điều vĩnh cửu thiên thu.
 
 

28.  VỀ ĐIỀU SỞ TRI VÀ ĐIỀU BẤT TRI
 
 

HỎI :  Tâm trí chúng ta chỉ biết được những gì có thể biết được, cái gì 
trong tâm tư đã thôi thúc mình đi tìm điều xa lạ, đi tìm thực tại, đi tìm 
Thượng đế ?
KRISHNAMURTI :  Tâm trí của ngài có được thôi thúc qui hướng về 
điều xa lạ ? Trong lòng chúng ta, phải chăng có sự thôi thúc qui hướng 
về thực thể bất tư nghị, về thực tại, về Thượng đế ? Xin ngài hãy suy tư 
chín chắn về điều ấy một cách đứng đắn hơn. Đây không phải là một câu 
hỏi có tính cách mỹ từ pháp, nhưng chúng ta hãy khám phá xem sao. 
Trong mỗi người chúng ta, có chăng một sự thôi thúc nội tại hướng tìm 
điều bất tri, xa lạ. Có thế chăng ? Làm thế nào ngài có thể tìm thấy điều 
xa lạ, điều không biết được ? Nếu ngài không biết nó thì làm thế nào 
ngài có thể tìm thấy nó ? Có chăng một sự thôi thúc đi tìm thực tại, hay 
đó chỉ là lòng khao khát đi tìm sự quen thuộc, đi tìm điều mình đã biết 



rồi và muốn điều sở tri ấy được bành trướng thổi phồng ra ? Ngài có hiểu 
điều tôi muốn nói ? Chảng hạn, tôi đã biết quá nhiều việc ; những sự việc 
này đã không đem đến hạnh phúc cho tôi, không đem đến sự mãn 
nguyện, niềm vui sướng khoái cảm. Vì thế bây giờ tôi lại muốn một cái 
gì khác khả dĩ đem đến cho tôi một niềm vui lớn hơn , một sự hạnh phúc 
to tát hơn, một sinh lực dồi dào hơn hay những điều sở nguyện nào khác. 
Có thể nào điều quen thuộc, điều biết được, điều sở tri, tức là tâm trí của 
tôi – vì tâm trí của tôi là những gì biết được, nghĩa là kết quả của quá 
khứ, - có thể nào tâm trí ấy tìm kiếm điều xa lạ , điều không thể biết 
được, điều bất tri, bất thức ? Nếu tôi không biết thực tại, tức là điều bất 
tri, thì làm thế nào tôi có thể tìm nó được ? Cố nhiên là thực tại phải đến 
; chứ tôi không thể đi tìm lấy nó được . Nếu tôi đi tìm lấy thực tại thì tôi 
chỉ đi tìm lấy một sự thể nào mà tôi quen biết được, điều ấy chỉ là sự 
phóng ảnh ngoại hiện của bản ngã thôi.
Vấn đề của chúng ta không phải là cái gì thôi thúc trong ta để tìm kiếm
điều xa lạ - điều ấy đã khá rõ ràng như thế. Chính lòng khát vọng riêng
tư của chúng ta đã xui khiến đi tìm sự an ninh vững vàng hơn, hằng cửu
hơn, cố định hơn, hạnh phúc hơn, tìm cách trốn tránh sự xáo trộn nội
tâm, cơn đau xót dày vò, sự tán loạn chằng chịt. Đó mới chính là nỗi thôi
thúc dễ thấy nhất. Lúc nào mình cảm thấy cơn thôi thúc ấy nổi dậy, mình
liền tìm lối thoát thực sắc sảo, một chỗ trú ẩn thực kỳ diệu – trong Phật,
trong Chúa hoặc trong những khẩu hiệu chính trị và tất cả mọi điều khác.
Đó không phải là thực tại ; đó không phải là điều bất khả tri, điều bất
thức. Vì lẽ ấy, lòng thôi thúc hướng về sự bất tri phải chấm dứt, sự truy
tìm điều bất thức phải ngừng lại ; nghĩa là mình phải hiểu được kiến thức
tích trữ kia, tức là tâm trí. Tâm trí phải tự hiểu bản thể như là kiến thức,
điều sở tri, bởi vì đó là tất cả những gì tâm trí có thể biết được. Ngài
không thể nghĩ về một điều gì mà ngài không biết. Ngài chỉ có thể nghĩ
về một điều gì mà ngài có thể biết được.
Điều khó khăn đối với chúng ta là đừng để cho tâm trí vận hành diễn tiến
trong điều biết được, điều sở tri ; việc này chỉ có thể xảy ra khi tâm trí
hiểu được tự thể và tất cả cách thế vận hành của nó phát từ quá khứ thế
nào, tự phóng hiện qua hiện tại, rồi đến tương lai như thế nào. Đó là một
sự vận hành liên tục của điều sở tri ; sự vận hành ấy có thể nào chấm dứt



không ? Nó chỉ có thể chấm dứt khi nào động cơ của chính biến trình ấy
đã được hiểu, chỉ khi nào tâm trí tự hiểu và hiểu sự sinh hoạt tác động
của nó, những đường lối của nó, những mục đích , những sự truy cầu,
những đòi hỏi – không phải chỉ những đòi hỏi nông cạn mà cả những
thúc bách và nguyên động lực nội tại sâu thẳm. Đây là một việc gian nan
vô cùng. Không phải chỉ gặp gỡ hội thảo hay nghe diễn thuyết hay đọc
sách mà ngài sẽ tìm thấy được. Trái lại, việc ấy đòi hỏi mình phải thức
tỉnh mẫn tiệp thường xuyên, ý thức trực tiếp mọi lúc về tất cả mọi vận
hành của tư tưởng – chẳng những lúc ngài đang thức tỉnh mà ngay cả lúc
ngài đang ngủ. Đó phải là một tiến trình trọn vẹn, chứ không phải một
tiến trình cục bộ rời rạc.
Đồng thời, chủ định, ý định phải là chính đáng. Nghĩa là phải chấm dứt 
sự mê tín cho rằng nội tâm chúng ta đều muốn biết điều bất thức, bất khả 
tri. Thực ra cho rằng chúng ta đều tìm kiếm Thượng đế là một ảo tưởng – 
chúng ta đâu có làm thế. Chúng ta không phải đi tìm  ánh sáng. Ánh sáng 
sẽ xuất hiện khi không còn đêm tối và chúng ta không thể lấy đêm tối để 
tìm thấy ánh sáng. Tất cả những gì chúng ta có thể làm được là dời bỏ 
những hàng rào đã tạo ra bóng tối và sự dời bỏ ấy còn tùy thuộc vào chủ 
định. Nếu ngài dời bỏ những hàng rào ấy để mà nhìn thấy ánh sáng, lúc 
ấy ngài không dời bỏ gì cả, ngài chỉ thay thế tiếng ánh sáng cho tiếng 
bóng tối thôi. Ngay đến việc nhìn vượt qua bóng tối chỉ là một sự đào 
thoát chạy trốn khỏi bóng tối thôi.
Chúng ta không phải tìm xem cái gì đã thôi thúc ta mà tìm xem tại sao
trong ta lại có quá nhiều sự hỗn loạn, quá nhiều xáo trộn, quá nhiều tranh
chấp và hiềm khích – tất cả mọi sự ngu xuẩn của đời sống con người.
Khi mọi sự này không còn hiện hữu thì lúc ấy ánh sáng thể hiện, chúng
ta không phải đi tìm kiếm ánh sáng. Khi sự ngu xuẩn tiêu ma đi thì sự
thông minh phát hiện tới. Nhưng kẻ nào ngu xuẩn, và cố gắng trở nên
thông minh thì vẫn là ngu xuẩn. Không bao giờ có thể chuyển bức sự
ngu xuẩn thành ra sự khôn ngoan được ; chỉ khi nào sự ngu xuẩn chấm
dứt thì lúc ấy sự khôn ngoan, trí thông minh mới xuất hiện . Kẻ nào ngu
xuẩn mà cố gắng trở nên thông minh , khôn ngoan thì tất nhiên không
thể nào trở nên thế được. Muốn biết được bản chất của sự ngu xuẩn,
mình phải khảo sát thể nhập nó, không phải một cách nông cạn, mà một



cách trọn vẹn, toàn triệt, sâu thẳm, thâm trầm ; mình phải đi sâu vào tất
cả mọi tầng lớp khác nhau của sự ngu xuẩn và khi sự ngu xuẩn chấm dứt
thì sự khôn ngoan minh trí xuất hiện.
Vì vậy điều quan trọng là không phải khám phá xem có thực thể nào
vượt hơn, vĩ đại hơn những gì mà chúng ta có thể biết được, khiến xui
thôi thúc ta đến điều bất thức bất khả tri ; điều quan trọng không phải thế
mà là nhìn xem cái gì trong lòng ta đang tạo ra sự hỗn loạn, những chiến
tranh, những sự dị biệt giai cấp, sự thời thượng kiểu cách rẻ tiền, sự đeo
đuổi chạy theo những kẻ thời danh nổi tiếng, sự chồng chất kiến thức, sự
thoát ly qua âm nhạc, qua nghệ thuật, qua nhiều đường lối chi li. Dĩ
nhiên điều quan trọng là phải nhìn những sự vật ấy đúng như chân tướng
của chúng ta trở về lại bản thân đích thực của chúng ta . Từ đó, chúng ta
mới có thể tiếp tục tiến hành. Lúc ấy, sự ném bỏ kiến thức, ném bỏ điều
sở tri, sẽ trở nên tương đối dễ dàng. Khi tâm trí trở nên im lặng, khi nó
không còn tự phóng ảnh đến tương lai mong mỏi ao ước điều gì đó ; khi
tâm trí được thực sự trầm lặng , thanh bình một cách sâu thẳm thì lúc ấy
điều bất thức, sự bất khả tri sẽ hiện đến. Ngài không phải đi tìm kiếm
điều ấy. Ngài không thể mời mọc điều ấy. Ngài không thể mời mọc một
người khách lạ. Ngài chỉ có thể mời người quen. Nhưng ngài không biết
được sự thể bất khả tri, Thượng đế, thực tại, hoặc muốn gọi chi thì gọi.
Sự thể ấy phải đến. Sự thể bất khả tri ấy chỉ hiện đến khi nào cánh đồng
đã được thiên thời địa lợi, khi nào đất đã được vun quén, nhưng nếu ngài
vun trồng đất để mà cho sự thể ấy hiện tới thì lúc ấy ngài sẽ không bao
giờ thấy được sự thể ấy xuất hiện.
Vấn đề của chúng ta là không phải tìm kiếm sự thể bất khả tri, mà phải là
hiểu được những tiến trình chồng chất của tâm trí, tức là điều sở tri, sở
kiến, điều quen biết, kiến thức. Đó là một việc làm gian nan lắm ; việc ấy
đòi hỏi ngài phải chú tâm thường xuyên, ý thức thường trực mà không
đãng trí, không có tinh thần đồng hóa, không lên án ; đó là hiện hữu với
hiện thể , “là với cái đang là “ it is being with what is. Chỉ có lúc ấy tâm
thức mới được tĩnh lặng. Dù có tham thiền đến đâu nữa, thực hành kỷ
luật thế nào đi nữa thì vẫn không thể làm tâm thức tĩnh lặng được, tĩnh
lặng trong ý nghĩa xác thực nhất của tiếng ấy. Chỉ lúc nào gió ngừng thổi
thì mặt hồ trở nên tĩnh lặng. Ngài không thể làm cho mặt hồ tĩnh lặng.



Việc làm của chúng ta không phải chạy theo sự thể bất khả tri mà phải
hiểu được cơn hỗn loạn, sự xáo trộn, nạn thống khổ bần bách trong chính
bản thân chúng ta, và lúc ấy sự thể bất khả tri kia sẽ hiện đến một cách
âm thầm u ẩn và niềm vui phát hiện giữa lòng xa lạ.
 
 

29.  SỰ THẬT VÀ SỰ DỐI
 
 

HỎI:  Như ngài đã trình bày, làm thế nào chân lý lúc được lặp lại thì trở 
thành sự láo khoét ? Thực ra sự láo khoét là gì ? Tại sao nói dối là bậy ? 
Đây có phải là một vấn đề sâu sắc và tế nhị trong mọi cấp độ của đời 
sống chúng ta ?
KRISHNAMURTI :  Có hai câu hỏi được đặt ra trong câu vừa nêu, vì 
thế, chúng ta hãy khảo sát câu hỏi thứ nhất : Khi một sự thật được lặp lại, 
nhắc lại thì làm thế nào sự thật ấy lại trở thành một sự dối láo ? Điều 
chúng ta lặp lại nhắc lại là điều gì ? Ngài có thể lặp lại một sự hiểu biết ? 
Tôi có thể diễn đạt điều ấy thành ngôn từ, tôi có thể truyền đạt điều ấy, 
nhưng kinh nghiệm vẫn không phải là điều được lặp lại, chắc chắn là thế 
? Chúng ta bị vướng kẹt trong ngôn từ và đánh mất ý nghĩa của kinh 
nghiệm. Nếu ngài trải qua một kinh nghiệm nào đó ngài có thể lặp lại 
kinh nghiệm ấy ? Ngài có thể muốn lặp lại kinh nghiệm ấy, ngài có thể 
đã trải qua một kinh nghiệm nào đó, nhưng kinh nghiệm ấy đã xong rồi 
kinh nghiệm ấy không thể nào lặp lại được. Điều có thể lặp lại được là 
cảm giác và ngôn từ tương đương để làm sống lại cảm giác ấy. Nhưng 
một điều đáng buồn đối với nhiều người là chúng ta chỉ là những kẻ 
tuyên truyền , chúng ta bị vướng kẹt trong sự lặp đi nhắc lại những tiếng, 
lời, chữ, vì thế chúng ta chỉ sống bằng ngôn từ, và chân lý đã bị phủ 
nhận.
Chúng ta hãy lấy thí dụ về cảm giác thương yêu, chẳng hạn. Ngài có thể
lặp lại cảm giác ấy ? Khi ngài nghe lời dạy như “ hãy thương yêu kẻ láng
giềng của ngươi”, đó có phải là một sự thật đối với ngài ? Đó chỉ là sự
thật khi nào ngài yêu thương kẻ láng giềng của ngài, và tình thương ấy
không thể lặp lại, nhắc lại được, mà chỉ có ngôn từ là được nhắc lại thôi.
Tuy nhiên phần đông chúng ta đều cảm thấy hạnh phúc , mãn nguyện với



lời lặp lại “Hãy thương yêu kẻ láng giềng của ngươi” hoặc “Đừng gian
tham” vì thế chân lý , sự thật của một người khác , hoặc kinh nghiệm
thực tế mà ngài đã có được nhờ sự lặp lại thì không trở thành một thực
tại được. Trái lại, sự lặp lại ngăn chận lại thực tại. Chỉ lặp lại một số ý
tưởng không phải là thực tại.
Điều khó khăn là hiểu được vấn đề mà không phải suy tư qua phạm trù
đối nghịch tương phản. Một sự láo khoét không phải là một cái gì đối
nghịch lại với chân lý. Mình có thể thấy được sự thật về những gì đã
trình bày mà không phải thấy một cách tương phản hoặc đối nghịch như
giữa một sự láo khoét hoặc với một sự thật ; nhưng chúng ta hãy nhìn
thôi cũng tự thấy rằng phần đông chúng ta chỉ lặp lại mà không hiểu gì
cả. Chẳng hạn, chúng ta đã thảo luận về sự gọi tên, đặt tên, và về sự
không nên đặt tên cho một cảm giác vân vân . Nhiều người sẽ lặp lại
điều ấy, tôi chắc chắn thế, họ lặp lại và nghĩ rằng đó là “sự thật”, “chân
lý”. Ngài không bao giờ có thể lặp lại một kinh nghiệm nếu đó là một
kinh nghiệm trực tiếp. Ngài có thể truyền đạt kinh nghiệm ấy nhưng khi
đó là một kinh nghiệm thực sự thì những cảm giác nằm sau kinh nghiệm
ấy đã tiêu mất, nội dung xúc cảm đằng sau ngôn từ đã hoàn toàn phân
tán hết rồi.
Chẳng hạn, lấy thí dụ về việc thực thể tư duy và tư duy là một. Điều này
có thể là một sự thật đối với ngài, bởi vì ngài đã trực tiếp thể nghiệm nó.
Nếu tôi lặp lại điều ấy thì sự thật không còn nữa, phải thế không ? Sự
thật ở đây không phải là đối nghịch lại với sự sai lầm, xin ngài đừng lầm
điểm này. Điều tôi lặp lại không thực, không sát với thực tế, đó chỉ là
một sự lặp lại và không có ý nghĩa gì đáng kể. Các ngài thấy rằng khi lặp
lại một điều gì đó thì chúng ta đã tạo ra một tín điều, chúng ta xây dựng
một nhà thờ và chúng ta tìm trú ẩn trong ấy. Không phải sự thật nữa, mà
chính ngôn từ trở thành “sự thật”. Ngôn từ không phải là sự thể. Đối với
chúng ta, sự thể là ngôn từ ; đó là lý do tại sao mình cần phải vô cùng
cẩn thận trong việc tránh lặp lại bất cứ điều gì mình không thực sự hiểu
được. Nếu ngài hiểu một điều gì đó, ngài có thể truyền đạt điều ấy nhưng
ngôn từ và ký ức đã mất đi tính cách quan trọng về mặt xúc cảm. Vì vậy
nếu mình hiểu được điều ấy trong sự đàm thoại thông thường ở đời sống,
quan điểm của mình, dụng ngữ của mình thay đổi hẳn.



Vì chúng ta tìm kiếm chân lý qua sự tự tri chứ không phải chỉ là những
kẻ tuyên truyền hô đi lặp lại những khẩu hiệu, do đó hiểu được điều vừa
nêu là việc quan trọng. Khi lặp đi lặp lại một lời nói nào đó, mình chỉ tự
thôi miên mình bằng những tiếng hoặc bằng những cảm giác. Mình bị
vướng kẹt trong những ảo ảnh. Muốn thoát khỏi điều ấy mình hãy triệt
để thể nghiệm sự việc một cách trực tiếp, và muốn thể nghiệm một cách
trực tiếp, mình phải ý thức trực tiếp về mình trong tiến trình của sự lặp
lại, của những thói quen hoặc của những tiếng của những cảm giác. Sự
trực thức ấy đem đến cho mình một sự tự do phi thường, để cho sự mới
lạ, sự hiện nghiệm thường xuyên, sự phục hồi có thể phát hiện được.
Câu hỏi khác đã được đặt ra là :” Thực ra sự láo khoét là gì ? Tại sao nói
dối là bậy ? Đây có phải là một vấn đề sâu sắc và tế nhị trong mọi cấp độ
của đời sống chúng ta ?”
Sự láo khoét là gì ? Phải chăng đó là một sự mâu thuẫn ? Một sự tự mâu
thuẫn ? Một cách ý thức hoặc một cách vô thức, mình có thể mâu thuẫn
với mình ; sự mâu thuẫn ấy có thể là cố ý hoặc vô ý ; sự mâu thuẫn ấy có
thể là vô cùng tế nhị hoặc lộ liễu dễ nhận. Khi hố phân ly nơi sự mâu
thuẫn quá lớn lao , lúc ấy mình trở nên bất quân bình hoặc mình ý thức
được sự phân tán ấy và cố gắng vá víu lấp đầy nó.
Muốn hiểu được vấn đề này, hiểu được bản chất của sự láo khoét và lý
do của sự láo khoét, mình phải đi sâu vào vấn đề mà đừng suy tư theo
phạm trù đối nghịch tương phản. Chúng ta có thể nào nhìn vấn đề mâu
thuẫn trong bản thân mà không phải cố gắng tránh mâu thuẫn ? Sự khó
khăn của chúng ta khi khảo sát vấn đề là : chúng ta luôn luôn chực chờ
lên án sự láo khoét, nhưng muốn hiểu sự láo khoét chúng ta có thể nào
nghĩ về nó không qua phạm trù đối đãi của sự thật và sự láo khoét mà
nghĩ về bản chất của sự mâu thuẫn ? Tại sao chúng ta hay mâu thuẫn ?
Tại sao có sự mâu thuẫn trong bản thân chúng ta ? Phải chăng chúng ta
luôn luôn cố gắng sống theo một tiêu chuẩn nào đó , một khuôn mẫu nào
đó – một sự xê dịch thường xuyên của bản thân để tiến đến một mẫu
mực nào đó, một sự nỗ lực hằng cửu trong việc muốn là một cái gì đó
đối với cặp mắt của một người nào khác hoặc đối với chính cặp mắt của
mình ? Mình luôn luôn khao khát, có phải thế không ? Khao khát muốn



ăn rập theo một khuôn khổ nào đó ; khi mình không sống đúng theo
khuôn khổ ấy, mình cảm thấy sự mâu thuẫn xuất hiện.
Tại sao chúng ta lại có một khuôn khổ, một tiêu chuẩn, một đường lối
đối trị, một ý tưởng để rồi chúng ta phải cố gắng sống đúng theo đó ? Tại
sao ? Tất nhiên là vì muốn được an ninh, được an toàn, được nổi danh,
được mọi người biết đến, được một ý kiến tốt đẹp về chính bản thân, vân
vân. Đó chính là mầm móng của sự mâu thuẫn. Khi mà chúng ta còn
xoay trở bản thân hướng đến một cái gì đó, cố gắng là cái gì đó thì nhất
định phải có mâu thuẫn ; do đó, mới có sự phân rẽ giữa điều sai lầm và
điều đúng thực. Tôi nghĩ rằng đây là một điều quan trọng, nếu ngài khảo
sát đi vào vấn đề một cách trầm lặng. Không phải là không có điều sai và
điếu đúng ; nhưng tại sao lại có sự mâu thuẫn trong bản thân chúng ta ?
Phải chăng bởi vì chúng ta cố gắng là một cái gì đó – là người quí phái,
nhân đức, thiện tâm, sáng tạo, hạnh phúc, vân vân ? Ngay trong sự khao
khát muốn là một cái gì đó thì đã chứa đựng một sự mâu thuẫn rồi –
nghĩa là không muốn là một cái khác điều mình muốn. Sự mâu thuẫn này
có tính cách phá hoại. Nếu mình có khả năng đồng hóa hoàn toàn với
một sự thể nào đó , với cái này hoặc với cái kia thì lúc ấy sự mâu thuẫn
chấm dứt ; khi mình tự đồng hóa hoàn toàn với một sự thể nào đó, lúc ấy
phát hiện lên sự rào nhốt bản thân, sự chống chõi, và sự chống trả này
tạo ra sự bất quân bình – đây là điều quá hiển nhiên.
Tại sao có sự mâu thuẫn trong bản thân chúng ta ? Tôi đã làm một việc
gì đó và tôi không muốn khám phá ra việc ấy ; tôi đã nghĩ một điều gì đó
không đúng với tiêu chuẩn của tôi và điều ấy khiến tôi rơi vào trạng thái
mâu thuẫn, và tôi không thích điều ấy. Nơi nào có sự xoay trở để tiến tới
tiêu điểm thì nơi ấy phải có sự sợ hãi và chính sự sợ hãi này gây ra mâu
thuẫn. Trái lại, khi mình không còn khát vọng trở nên, thành đạt, không
còn nỗ lực muốn là cái gì đó thì lúc ấy mình mới không còn cảm thấy sợ
hãi nữa, không còn sự mâu thuẫn nữa ; không còn sự láo khoét nào nữa ở
bất cứ cấp độ nào, dù ý thức hay vô thức, không còn gì để trấn áp dồn
nén, không còn gì để phô trương khoe khoang. Gần hết đời sống chúng
ta chỉ là một mớ tâm trạng trồi sụt và những cái làm dáng, chúng ta làm
dáng tùy theo tâm trạng bất thường từng lúc của chúng ta – đó chính là
sự mâu thuẫn. Khi tâm trạng bất thường biến mất thì chúng ta thế nào thì



vẫn là thế ấy. Điều thực sự quan trọng chính là sự mâu thuẫn vừa nêu
chứ không phải việc nói láo vô hại lễ độ hoặc việc không nói láo của
ngài. Khi mà sự mâu thuẫn còn hiện hữu, đời sống chúng ta nhất định
phải nông cạn thiển bạc và mình vẫn phải có những sự e dè sợ hãi nông
cạn mà mình phải tránh né giữ gìn, rồi thế mới sinh ra chuyện nói dối, dù
là chỉ nói dối có lợi, không hại ai hết mà chỉ có mục đích xã giao lễ độ và
bao nhiêu chuyện khác đại loại như thế. Chúng ta hãy nhìn thẳng vấn đề
này, đừng hỏi định nghĩa về sự dối trá và sự chân thật mà cứ đi ngay vào
trong vấn đề mâu thuẫn của bản thân và không thể kẹt vào những sự
tương phản đối nghịch giữa sự dối trá và sự chân thật – làm được như
vậy thực là khó khăn vô cùng, vì chúng ta bị lệ thuộc quá nhiều vào
những cảm giác , cho nên phần lớn đời sống của chúng ta đều có tính
cách mâu thuẫn. Chúng ta bị lệ thuộc vào những kỷ niệm, những ý kiến ;
chúng ta có quá nhiều sự sợ hãi mà chúng ta muốn khuất lấp che đậy –
tất cả mọi sự này gây ra sự mâu thuẫn trong bản thân chúng ta ; khi sự
mâu thuẫn ấy trở nên khó chịu đựng nổi, mình phải trở nên đau bệnh
thần kinh.
Mình muốn có hòa bình và mọi sự mình làm đều tạo ra chiến tranh,
chẳng những trong gia đình mà cả thế giới bên ngoài . Thay vì hiểu
nguyên nhân của sự xung đột, chúng ta lại chỉ cố gắng trở nên cái này
hoặc cái kia, cái đối nghịch lại, do đó chỉ tạo ra thêm sự chia rẽ, hố phân
chia ngăn cách.
Có thể nào hiểu được tại sao sự mâu thuẫn hiện hữu trong bản thân
chúng ta – không phải chỉ hiểu một cách hời hợt mà hiểu một cách sâu
thẳm hơn nữa, một cách tâm lý ? Trước nhất, mình có ý thức rằng mình
sống một cuộc sống mâu thuẫn ? Chúng ta muốn có hòa bình, thế mà
chúng ta vẫn là những kẻ ái quốc hẹp hòi ; chúng ta muốn tránh sự khốn
khổ ở xã hội , thế mà mỗi người đều có óc cá nhân hẹp hòi, tự bưng bít
đóng nhốt mình. Chúng ta vẫn luôn luôn sống trong sự mâu thuẫn. Tại
sao ? Phải chăng bởi vì chúng ta đều là những kẻ nô lệ cho cảm giác ?
Mình không phải phủ nhận hoặc chấp nhận sự kiện này. Mình cần phải
hiểu trọn vẹn mọi ẩn nghĩa của cảm giác, tức là những sự khát khao thèm
muốn. Chúng ta thèm muốn quá nhiều điều, tất cả mọi điều này đều mâu
thuẫn lẫn nhau. Chúng ta đeo quá nhiều mặt nạ đối nghịch ; chúng ta đeo



mặt nạ này khi nó thích ứng với mình và chối bỏ nó khi một mặt nạ khác
có lời lãi hơn, thú vị hơn. Chính sự mâu thu6a4n này đã tạo ra sự láo
khoét. Để đối nghịch lại sự láo khoét, chúng ta tạo ra “sự thật”. Nhưng
cố nhiên sự thật, chân lý, không phải là cái đối nghịch với sự láo khoét.
Cái gì có sự đối nghịch, cái ấy không phải là chân lý. Sự đối nghịch chứa
đựng sự đối nghịch với chính nó và do đó, không phải là chân lý, và
muốn hiểu được vấn đề này một cách sâu thẳm, mình phải ý thức về tất
cả mọi sự mâu thuẫn mà mình đang sống. Khi tôi nói rằng tôi yêu một
người nào đó thì cùng với lời nói ấy xuất hiện luôn sự ghen tuông, sự đố
kỵ, xao xuyến sợ hãi – đó chính là sự mâu thuẫn. Mình phải hiểu sự mâu
thuẫn này, và mình chỉ hiểu nó khi mình ý thức trực tiếp về nó, ý thức
mà không lên án gì cả, hoặc biện minh gì cả - chỉ nhìn thẳng vào sự mâu
thuẫn thôi. Muốn nhìn nó một cách thụ động, mình phải hiểu tất cả mọi
tiến trình biện minh và lên án.
Nhìn một sự thể một cách thụ động không phải là một chuyện dễ ; nhưng
khi hiểu được điều ấy, mình bắt đầu hiểu được toàn thể tiến trình đường
lối của cảm giác mình và tư tưởng mình. Khi mình ý thức được về ý
nghĩa trọn vẹn của sự mâu thuẫn trong bản thân thì sự trực thức ấy mang
đến một sự thay đổi phi thường ; ngài chính là bản thân hiện tại của ngài,
chứ không phải điều sở vọng mà ngài cố gắng đạt tới. Ngài không còn
đeo đuổi một lý tưởng , không tìm kiếm hạnh phúc “Ngài là những gì
ngài đang là”, ngài là hiện thể của ngài và ngài có thể khởi sự tiến hành
từ đó. Lúc ấy không thể còn mâu thuẫn nữa.
 
 

30.  VỀ THƯỢNG ĐẾ
 
 

HỎI :  Ngài đã tới được thực tại. Người có thể cho chúng ta biết rằng 
Thượng đế là gì ?
KRISHNAMURTI :  Làm thế nào ngài biết rằng tôi đã đạt đạo ? Muốn 
biết rằng tôi đã đạt đạo, ngài cũng phải đạt đạo rồi. Đây không phải chỉ 
là một câu trả lời khéo xoay. Muốn biết điều gì, ngài phải thuộc vào điều 
ấy. Chính ngài phải trải qua kinh nghiệm nữa, do đó, câu nói của ngài về 
sự đạt đạo của tôi quả là vô nghĩa. Tôi đạt đạo hay không đạt đạo , điều 



này có quan trọng gì đâu ? Không phải những gì tôi đang nói là sự thật 
sao ? Dù tôi là một con người toàn bích nhất, hoàn thiện nhất đi nữa, nếu 
những gì tôi nói không phải là sự thật thì tại sao ngài phải nghe theo tôi 
chứ ? Cố nhiên sự đạt đạo của tôi không có dính líu gì với những gì tôi 
đang nói, và kẻ nào sùng bái thờ phụng một người nào khác bởi vì người 
ấy đã đạt đạo thì thực ra kẻ ấy chỉ sùng bái thờ phụng uy quyền thế lực, 
do đó, hắn không bao giờ có thể tìm thấy chân lý. Hiểu nội dung của sự 
đạt đạo và biết được kẻ đạt đạo là điều chẳng quan trọng gì cả, phải thế 
không ?
Tôi biết rằng cả một truyền thống dạy như vầy : “Hãy đi theo ở với một
kẻ đã đạt đạo”. Làm thế nào ngài có thể biết rằng kẻ ấy đã đạt đạo ? Ngài
có thể đi theo ở cận bên với kẻ ấy và ngay đến việc này cũng vô cùng
khó khăn đối với tình thế ngày nay. Ít có người có thiện tâm đúng nghĩa
– tức là những người không tìm kiếm gì cả, không cầu cạnh gì cả. Những
kẻ nào tìm kiếm điều gì đó hoặc cầu cạnh điều gì đó chỉ là hạng người
khai thác trục lợi, do đó, ít có người tìm thấy được một người bạn đồng
hành do tình thương yêu thúc đẩy lên đường.
Chúng ta lý tưởng hóa những kẻ đã đạt đạo và mong mỏi rằng họ sẽ ban
cho chúng ta một điều gì đó, như thế đó chỉ là một mối tương quan sai
lầm. Làm thế nào kẻ đạt đạo có thể truyền đạt được nếu không có tình
thương ? Đó là vấn đề khó khăn của chúng ta .
Trong tất cả buổi thảo luận của chúng ta, chúng ta không thực sự thương
yêu lẫn nhau ; chúng ta ngờ vực với nhau. Ngài muốn tôi cho ngài một
cái gì đó , như kiến thức, sự đạt đạo, hoặc ngài muốn ở chung gần gũi
với tôi, tất cả mọi điều ấy đều chứng tỏ rằng ngài không thương yêu.
Ngài muốn có một cái gì đó, do đó ngài có chủ định khai thác trục lợi.
Nếu chúng ta thực sự yêu thương lẫn nhau thì sự cảm thông tức khắc
hiện ra. Lúc ấy dù ngài đã đạt đạo hay tôi không đạt đạo, dù ngài ở trên
cao hay dưới thấp, tất cả mọi thứ này không còn hệ trọng nữa. Vì lòng
chúng ta đã khô héo, cho nên Thượng đế mới trở nên vô cùng quan
trọng. Nghĩa là ngài muốn biết Thượng đế, vì ngài đã đánh mất tiếng hát
trong lòng ngài và ngài chạy đuổi theo người ca sĩ và hỏi xem người ca
sĩ ấy có thể dạy ngài hát. Người ca sĩ ấy có thể dạy ngài về kỹ thuật hát
nhưng kỹ thuật không đưa ngài đến sự sáng tạo được. Không phải chỉ



học cách hát là có thể trở thành ca sĩ. Ngài có thể biết mọi nhịp điệu vũ
khúc, nhưng nếu ngài không có sự sáng tạo trong lòng thì ngài chỉ xê
dịch như một cái máy. Ngài không thể yêu thương được nếu đối tượng
của ngài vẫn chỉ là đạt tới một kết quả. Không có cái gì gọi là một lý
tưởng cả, vì đó là một sự thành đạt. Vẻ đẹp không phải là một sự thành
đạt, vẻ đẹp là thực tại, hiện giờ, bây giờ, chứ không phải ngày mai. Nếu
ngài có tình yêu , ngài mới hiểu được sự xa lạ, ngài mới hiểu được
Thượng đế là gì và không cần ai phải nói cho ngài biết cả - và đó là vẻ
đẹp tuyệt vời của tình yêu. Đó chính là thiên thu trong vĩnh cửu. Vì
không có tình yêu, chúng ta mới muốn một kẻ nào khác hoặc Thượng đế
mang tình yêu đến cho chúng ta . Nếu chúng ta thực sự thương yêu, ngài
có biết rằng thế giới này sẽ đổi khác biết bao ? Chúng ta sẽ thực sự là
những con người hạnh phúc. Vì thế chúng ta sẽ không giao đặt hạnh
phúc của chúng ta vào những sự vật, trong gia đình và trong những lý
tưởng. Chúng ta sẽ cảm thấy hạnh phúc và vì thế những sự vật, những
con người, và những lý tưởng sẽ không còn thống trị đời sống của chúng
ta . Tất cả thứ ấy đều là những sự thể phụ thuộc. Vì chúng ta không
thương yêu và vì chúng ta không hạnh phúc , cho nên chúng ta đã đặt
vốn trong những sự vật, nghĩ rằng chúng sẽ trả cho ta sự hạnh phúc, và
Thượng đế là một trong những sự thể mà chúng ta đặt vốn.
Ngài muốn tôi nói cho ngài biết thực tại là gì. Mình có thể diễn đạt sự
bất khả ngôn thuyết ? Ngài có thể đo lường được sự vô lượng ? Ngài có
thể bắt gió trong nắm tay ? Có thể ngài bắt chụp được, nhưng đó còn là
gió nữa không ? Nếu ngài đo lường được sự vô lượng thì đó có phải là
thực tại không ? Nếu ngài đặt thực tại thành phương trình công thức thì
đó có còn là thực tại ? Tất nhiên là không, lúc mình diễn tả điều không
thể diễn tả được thì điều ấy không còn thực nữa. Lúc ngài diễn dịch sự
bất khả tri thành ra điều sở tri thì sự bất khả tri ấy không còn là bất khả
tri rồi. Luôn luôn chúng ta muốn biết bởi vì lúc ấy chúng ta mới có thể
tiếp diễn liên tục , chúng ta nghĩ rằng lúc ấy chúng ta mới có thể bắt
chụp được niềm hạnh phúc tối thượng, sự trường cửu tối thượng. Chúng
ta muốn biết, bởi vì chúng ta không hạnh phúc , bởi vì chúng ta cố gắng
chống chỏi một cách khốn khổ cùng cực, bởi vì chúng ta hao mòn kiệt
lực, suy đồi, tàn tạ, rã mủn. Thế mà thay vì ý thức sự kiện đơn giản ấy –



rằng chúng ta là những kẻ suy đồi, chán chường, đần độn, héo hắt, khắc
khoải, hỗn loạn, xáo trộn – chúng ta lại xê dịch từ điều quen thuộc đến
điều xa lạ, mà điều xa lạ ấy, trở thành điều quen thuộc, vì lẽ đó, chúng ta
không bao giờ có thể tìm thấy thực tại.
Vì vậy thay vì hỏi về kẻ đạt đạo hoặc về bản tính của Thượng đế, tại sao
ngài không chú tâm hoàn toàn, và ý thức trọn vẹn về hiện thể “cái đang
là” ? Lúc ấy ngài sẽ thấy điều xa lạ, hay đúng hơn, điều xa lạ sẽ đến với
ngài. Nếu ngài hiểu được bản chất của điều quen thuộc , ngài sẽ thể
nghiệm sự im lặng phi thường, sự im lặng tự nhiên, chứ không tạo ra do
sự cưỡng ép ; ngài sẽ thể nghiệm được sự hoang trống sáng tạo, mà chỉ
trong sự trống vắng sáng tạo ấy thực tại mới có thể đột nhập phát hiện.
Thực tại không thể hiện đến với những gì đang trở thành, trở nên, thành
đạt, tức là sự cố gắng dụng công ; thực tại chỉ hiện đến với “những gì
đang là” , tức là hiểu được “cái đang là” nghĩa là hiện thể. Lúc ấy ngài sẽ
thấy rằng thực tại không phải ở đàng xa ; sự xa lạ không phải ở xa xôi ;
sự xa lạ nằm ngay trong hiện thể. Vì đáp số của bài toán là nằm trong bài
toán, cho nên thực tại là trong hiện thể , trong “cái đang là bây giờ”, nếu
chúng ta có thể hiểu được điều này thì chúng ta mới biết được chân lý.
Rất khó mà ý thức trực tiếp về sự đần độn, ý thức trực tiếp về sự gian
tham, về ác tâm, tham vọng, vân vân. Chính sự kiện ý thức trực tiếp về
hiện thể là chân lý rồi. Chính sự thật, chân lý mới giải phóng , chứ không
phải nỗ lực của ngài trong việc muốn giải phóng. Vì thế, thực tại không
phải ở tận đằng xa hun hút là vì chúng ta muốn dùng đó như là một
phương tiện để tiếp diễn bản ngã cho được liên tục, không cùng. Thực tại
ở đây, bây giờ, ngay lập tức. Sự vĩnh cửu hoặc sự thiên thu phi thời gian
là ngay bây giờ và một kẻ bị vướng kẹt vào lưới thời gian không thể nào
hiểu cái bây giờ ấy được. Muốn giải phóng tư tưởng khỏi thời gian ,
mình cần phải hành động nhưng tâm trí lại quá lười biếng, giãi đãi, do
đó, vẫn tạo ra những chướng ngại khác. Chỉ có sự tham thiền chính đính
mới thực hiện được sự hành động toàn triệt, hành động trọn vẹn, chứ
không phải hành động có tính cách liên tục ; mình chỉ có thể hiểu được
hành động toàn triệt khi nào tâm trí lý hội được biến trình của sự liên tục,
tức là ký ức – không phải ký ức có tính cách dữ kiện mà là ký ức tâm lý.
Khi mà ký ức còn tác động thì tâm trí không thể nào hiểu được hiện thể.



Nhưng tâm trí mình, toàn thể con người mình trở nên sáng tạo phi
thường , mẫn tiệp tỉnh thức một cách thụ động, khi mình hiểu được ý
nghĩa của sự chấm dứt, và chỉ trong sự chấm dứt tịch diệt thì mới có sự
phục hồi, còn trong sự kế tục tiếp diễn thì chỉ là sự chết, sự suy vi, mục
nát, tàn tạ.
 

31.  VỀ SỰ ĐỐN NGỘ
 
 

HỎI :  Chúng ta có thể thực hiện ngay lập tức chân lý ngài đề cập mà 
không cần chuẩn bị sẵn từ trước ?
KRISHNAMURTI :  Đối với ngài, chân lý nghĩa là gì ? Chúng ta không 
nên dùng một tiếng mà chúng ta không biết ý nghĩa ; chúng ta có thể 
dùng một tiếng giản dị hơn, một tiếng trực tiếp hơn. Ngài có thể hiểu 
được, lý hội được một vấn đề một cách trực tiếp ? Đó là những gì ngụ 
ngầm tiềm tàng trong câu hỏi, phải thế không ? Ngài có thể hiểu được 
hiện thể  một cách lập tức, ngay bây giờ ? Trong việc hiểu được hiện thể 
ngài sẽ hiểu được ý nghĩa quan trọng của chân lý ; nhưng nói rằng mình 
phải hiểu chân lý, nói như vậy thì chẳng có ý nghĩa gì cả. Ngài có thể 
nào hiểu được một vấn đề trực tiếp, một cách trọn vẹn và giải thoát khỏi 
vấn đề ? Dó là ngụ ý của câu hỏi, phải thế không ? Ngài có thể hiểu một 
sự khủng hoảng, một sự thách thức ngay lập tức , thấy được ý nghĩa trọn 
vẹn của sự khủng hoảng ấy và giải thoát khỏi sự khủng hoảng ấy ? Khi 
ngài hiểu được một điều gì thì điều ấy không để lại dấu vết ; do đó, sự 
hiểu biết hoặc chân lý chính là điều giải phóng. Ngay bây giờ ngài có thể 
được giải phóng khỏi một vấn đề, khỏi một sự thách thức ? Phải chăng 
cuộc đời là một chuỗi dài gồm những sự thách thức và những đáp ứng, 
và nếu đáp ứng của ngài đối với một sự thách thức mà bị qui định , bị 
giới hạn, không trọn vẹn thì lúc ấy sự thách thức kia để lại dấu vết của 
nó, cặn bã của nó, và dấu vết cặn bã ấy được củng cố hơn nữa bởi một sự 
thách thức mới khác. Vì thế, mình vẫn luôn luôn giữ lại một trí nhớ cặn 
bã, gồm những sự tích trữ, những vết sẹo ; và mang trong lòng tất cả 
những vết sẹo ấy, ngài lại cố gắng đón nhận sự mới lạ, do đó, ngài không 
bao giờ đón nhận sự mới lạ được. Vì thế ngài không bao giờ hiểu được 



điều gì cả, không bao giờ ngài giải thoát được khỏi bất cứ sự thách thức 
nào của đời sống.
Vấn đề câu hỏi là như vầy : tôi có thể nào hiểu được một sự thách thức
một cách trọn vẹn, một cách trực tiếp ; hội cảm tất cả ý nghĩa của sự
thách thức ấy ; chiều sâu thẳm của nó, vẻ đẹp và sự xấu của nó và nhờ
thế mà giải thoát khỏi sự thách thức ấy. Mọi sự thách thức đều vẫn luôn
luôn mới lạ, phải thế không ? Chẳng hạn vấn đề của ngài vào ngày hôm
qua đã biến đổi hẳn đến nỗi ngày hôm nay ngài đón gặp vấn đề ấy thì nó
hoàn toàn mới lạ hẳn rồi. Nhưng ngài đón gặp vấn đề ấy qua phạm trù cũ
kỹ, và ngài đón gặp vấn đề ấy mà tâm thức ngài không có gì thay đổi,
ngài chỉ biến thể đôi chút tư tưởng của chính ngài.
Tôi xin trình bày lại một cách khác. Tôi đã gặp ngài vào ngày hôm qua.
Trong thời gian ngắn sau sự gặp gỡ ấy ngài đã thay đổi hẳn. Ngài đã biến
đổi, biến thể, nhưng tôi vẫn giữ hình ảnh của ngài vào ngày hôm qua.
Ngày hôm nay tôi gặp lại ngài với hình ảnh của tôi về ngài vào ngày đã
qua, và do đó tôi không hiểu được ngài – tôi chỉ hiểu hình ảnh của ngài
mà tôi đã thu được vào ngày đã qua. Nếu tôi muốn hiểu được ngài, một
thực thể thiên chuyển, hóa thân, tôi phải xua bỏ đi, thoát đi hình ảnh của
ngày hôm qua. Nói một cách khác, muốn hiểu một sự thách thức luôn
luôn mới lạ, tôi phải đón nhận nó một cách tươi tắn mới lạ, không để rơi
lại cặn bã của ngày hôm qua, vì thế tôi phải giã biệt với ngày đã qua.
Sau rốt, cuộc đời là gì ? Đó là cái gì vẫn luôn luôn mới lạ, phải thế không
? Đó là cái gì vẫn luôn thiên chuyển, thay đổi không ngừng, luôn luôn
tạo ra một cảm giác mới mẻ. Ngày hôm nay không bao giờ giống như
ngày hôm qua và đó là vẻ đẹp mê hồn của cuộc đời. Ngài và tôi, chúng ta
có thể nào đón gặp mọi vấn đề một cách mới lạ ? Khi trở về nhà, ngài có
thể đón gặp vợ con ngài một cách mới lạ, đón gặp sự thách thức một
cách tươi tắn mới mẻ ? Ngài sẽ không có khả năng làm như thế nếu ngài
đeo mang chĩu nặng những kỷ niệm của ngày hôm qua. Vì thế, muốn
hiểu sự thật của một vấn đề, của một mối tương quan thì ngài phải đến
vấn đề một cách tươi tắn – chứ không phải với một “tâm trí cởi mở”, vì
điều này chẳng có ý nghĩa gì cả. Ngài phải đến vấn đề mà không mang
những vết sẹo của những kỷ niệm ngày hôm qua – nghĩa là đối với mỗi
sự thách thức vừa khởi phát, ngài phải có trực thức về tất cả những đáp



ứng của ngày hôm qua ; và khi trực thức về cặn bã ngày qua, kỷ niệm
ngày qua, ngài sẽ thấy rằng những cặn bã, những kỷ niệm ấy rơi mất đi
mà ngài không phải chống trở, vì thế, tâm trí ngài mới được tươi tắn.
Mình có thể thực hiện chân lý ngay lập tức, không phải chuẩn bị ? Tôi
nghĩ rằng điều này nhất định có thể thực hiện được – tôi xác định như thế
không phải vì đà lòng hứng khởi nhất thời, không phải vì ảo tưởng nào
đó ; tôi xác định như thế, và ngài hãy thể nghiệm điều ấy đứng về mặt
tâm lý và ngài sẽ thấy rõ. Hãy lấy thí dụ về bất cứ sự thách thức nào, bất
cứ sự việc ngẫu xuất nào – đừng đợi đến một cuộc khủng hoảng to tát
nào – và ngài sẽ thấy ngài phản ứng với nó thế nào. Ngài hãy để ý trực
tiếp về nó, ý thức trực tiếp về những đáp ứng của ngài, về những ý định
của ngài, về những thái độ của ngài, và ngài sẽ hiểu những cái đó, ngài
sẽ hiểu bối cảnh của ngài. Tôi quả quyết rằng ngài có thể thực hiện chân
lý ngay lập tức nếu ngài đặt trọn vẹn sự chú ý vào đó. Nếu ngài tìm kiếm
ý nghĩa trọn vẹn của bối cảnh ngài, bối cảnh ấy sẽ ban cho ngài ý nghĩa
của nó và lúc ấy trong một thoáng chốc ngài sẽ khám phá ra chân lý ,
hiểu được vấn đề. Sự hiểu biết chỉ xuất hiện từ trong hiện tại, ngay bây
giờ, tức là vẫn luôn luôn ở ngoài thời gian. Dù điều ấy có thể xảy đến
ngày mai nhưng nó vẫn là ngay bây giờ ; chỉ triển hạn, chuẩn bị đón
nhận những gì xảy đến vào ngày mai là tự ngăn chận không cho hiểu
được những gì đang là ngay bây giờ. Chắc chắn ngài có thể hiểu được
trực tiếp hiện thể ngay bây giờ, có được không ? Muốn hiểu được ”cái
đang là”, tức là hiện thể, ngài phải không bị quấy động, xao lãng, ngài
phải để trọn tâm trí vào nó. Đó là sự chú tâm quan hệ duy nhất ngay
khoảnh khắc bây giờ, một cách trọn vẹn. Lúc ấy hiện thể mới ban cho
ngài sự sâu thẳm trọn vẹn của nó, ý nghĩa trọn vẹn của nó, và nhờ thế,
ngài mới thoát khỏi vấn đề.
Nếu ngài muốn biết chân lý, ý nghĩa tâm lý của tài sản, chẳng hạn, nếu
ngài muốn thực sự hiểu nó một cách trực tiếp, ngay bây giờ, làm thế nào
ngài đi đến nó ? Dĩ nhiên ngài phải cảm thấy thân thuộc, đồng nhất thể
với vấn đề, ngài không nên sợ hãi vấn đề , ngài không phải có bất cứ tín
ngưỡng nào, bất cứ câu trả lời nào, giữa ngài và vấn đề. Chỉ lúc nào ngài
được tương quan trực tiếp với vấn đề thì ngài mới thấy được câu trả lời.
Nếu ngài đưa ra sẵn câu trả lời, nếu ngài phê phán, có một khuynh hướng



tâm lý đối nghịch thì lúc ấy ngài sẽ triển hoãn, ngài sẽ chuẩn bị hiểu nó
vào ngày mai, mà điều ấy chỉ có thể hiểu được vào ngay “bây giờ”. Vì lý
do ấy, ngài sẽ không bao giờ hiểu được gì cả. Trực nhận chân lý không
cần chuẩn bị gì cả ; sự chuẩn bị ngụ ý về thời gian , và thời gian không
phải là phương tiện để hiểu chân lý. Thời gian là sự kế tục, và chân lý thì
nằm ở ngoài thời gian không có tính cách kế tục tiếp diễn. Sự hiểu biết
giao cảm không có tính cách lưu diễn liên tục, sự hiểu biết nằm ngay từ
khoảnh khắc này đến khoảnh khắc khác, không giữ lại cặn bã nào.
Tôi ngại rằng tôi đang làm vấn đề có vẻ như rắc rối, có thế không ?
Nhưng thực ra thì vấn đề rất dễ dàng, giản dị, nếu ngài chỉ thể nghiệm
với nó. Nếu ngài mơ mộng vớ vẩn rồi suy tưởng trầm tư về vấn đề thì
vấn đề trở nên rất khó khăn. Khi không còn hàng rào ngăn cách giữa
ngài và tôi thì tôi hiểu được ngài. Nếu tôi mở phơi ra trước ngài, tôi sẽ
hiểu ngài một cách trực tiếp – và việc mở bày ấy không phải là một vấn
đề thời gian. Thời gian có thể làm tôi cởi mở ? Sự chuẩn bị, ý thức hệ, kỷ
luật có thể làm tôi cởi mở với ngài ? Nhất định là không. Điều làm tôi
cởi mở với ngài là ý định tìm hiểu của tôi. Tôi muốn cởi mở phơi bày vì
tôi không có gì để giấu giữ lại, tôi không sợ hãi gì cả ; vì thế tôi cởi mở,
và sự giao cảm trực tiếp được thành hình, chân lý được xuất hiện. Muốn
đón nhận chân lý, muốn biết được vẻ đẹp mê hồn của chân lý, muốn biết
được niềm vui tuyệt trần của chân lý, mình phải cởi mở đón nhận lập
tức, không bị vẩn đục ám khói bởi những lý thuyết, bởi những nỗi sợ hãi,
bởi những câu trả lời.
 
 

32.  VỀ SỰ GIẢN DỊ
 
 

HỎI :  Sự giản dị là gì ? Có phải ngụ ý rằng nhìn thấy rõ ràng những gì 
chính yếu và loại bỏ  tất cả mọi sự khác ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta hãy nhìn xem những gì không phải là sự 
giản dị. Đừng nói – “Đó là sự phủ nhận” hoặc “Hãy đưa cho chúng tôi 
một điều gì xây dựng, tích cực hơn”. Nói như vậy chỉ là phản ứng ấu trĩ, 
vô ý tứ. Những kẻ nào mang đến cho các ngài một điều gì “tích cực xây 
dựng” đều là những kẻ khai thác lợi dụng ; những kẻ ấy mang đến cho 



các ngài điều mà các ngài muốn có, và nhờ việc ấy họ lợi dụng các ngài. 
Chúng ta không làm như vậy. Chúng ta thử cố gắng tìm thấy sự thật về 
tính giản dị. Vì thế, các ngài phải loại bỏ, xua bỏ những ý tưởng và quan 
sát điều mới lạ. Kẻ nào có nhiều vật sở hữu thì sợ cách mạng, cách mạng 
nội tâm và cách mạng ngoại giới.
Chúng ta hãy tìm xem những gì không phải là sự đơn giản . Một tâm trí
phức tạp thì không giản dị, phải thế ? Một đầu óc khôn khéo thì không
giản dị ; một tâm thức mang một cứu cánh trước mặt để đeo đuổi hành
động tìm kiếm một phần thưởng, sợ hãi một hình phạt, tâm thức ấy thì
không giản dị, phải thế ? Một đầu óc chĩu nặng kiến thức không phải là
một đầu óc giản dị ; một tâm trí bị tàn phế què quặt vì những tín ngưỡng
thì không phải là một tâm trí giản dị, phải không ? Một tâm trí tự đồng
hóa với một thực thể to tát và cố gắng giữ lại trạng thái đồng hóa kia thì
không phải là một tâm trí giản dị, phải thế ? Chúng ta nghĩ rằng mình
sống giản dị khi mình chỉ có một hoặc hai mảnh vải quấn người, chúng
ta muốn phô trương sự giản dị bên ngoài và chúng ta dễ bị lường gạt về
hình thức bên ngoài ấy. Đó là lý do cắt nghĩa tại sao kẻ giàu sang phú quí
thường hay sùng bái thờ lạy người xuất gia, xuất thế.
Sự giản dị là gì ? Sự giản dị có thể là sự loại bỏ những gì không chính
yếu và đeo đuổi những gì chính yếu – nghĩa là một tiến trình chọn lựa,
tuyển trạch ? Điều ấy có nghĩa là chọn lựa – chọn lựa những gì chính yếu
và xua bỏ những gì không chính yếu ? Tiến trình chọn lựa này là gì ?
Thực thể chọn lựa là gì ? Có phải đó chính là tâm trí ? Ngài muốn gọi đó
là gì thì cứ gọi, điều ấy không quan trọng . Ngài nói, “tôi sẽ chọn cái này,
vì cái này là chính yếu, cần thiết”. Làm thế nào ngài biết cái gì là chính
yếu ? Hoặc là ngài có một khuôn mẫu tùy theo những gì người khác đã
nói hoặc chính kinh nghiệm của ngài cho rằng điều nào đó là chính yếu.
Ngài có thể nương cậy vào kinh nghiệm của ngài ? Khi ngài chọn lựa thì
sự chọn lựa của ngài đã được đặt trên lòng thèm khát, phải thế không ?
Những gì ngài gọi là “chính yếu” là điều đã đem đến sự thỏa mãn cho
ngài. Vì thế, ngài lại trở về với tiến trình như xưa, phải thế không ? Một
tâm trí tán loạn có thể chọn lựa ? Nếu tâm trí ấy chọn lựa thì sự chọn lựa
ấy cũng chỉ là tán loạn thôi.



Vì thế, sự tuyển trạch chọn lựa giữa điều chính yếu và điều không chính
yếu chẳng phải là sự giản dị. Đó chỉ là sự xung đột. Một tâm trí đang ở
trạng thái xung đột và hỗn loạn thì không bao giờ có thể đơn giản . Khi
ngài loại bỏ, khi ngài thực sự quan sát và nhìn thấy được tất cả sự việc
sai lầm này, những mưu mẹo của tâm trí, khi ngài nhìn thẳng vào tâm trí
và có trực thức về tâm trí ấy thì lúc ấy ngài sẽ tự thấy bản chất của sự
giản dị. Một tâm thức bị triền phược trong tín ngưỡng không bao giờ là
một tâm thức giản dị. Một tâm trí bị què quặt bởi kiến thức thì không
giản dị được. Một tâm thức bị xao lãng lôi kéo bởi Thượng đế , bởi đàn
bà, bởi âm nhạc thì không phải là một tâm thức giản dị. Một tâm trí đầu
óc bị vướng kẹt trong công việc nhàm chán đều đặn của văn phòng, của
những lễ nghi, của những bài kinh kệ thì tâm trí như thế không thể nào
giản dị được. Sự giản dị là hành động không có ý tưởng. Tuy nhiên điều
này là một việc rất hiếm, hy hữu ; đó có nghĩa là tinh thức sáng tạo. Khi
mà mình không có tinh thức sáng tạo ; chúng ta chỉ là những trung tâm
điểm gây ra sự ác tâm, sự thống khổ và sự phá hoại. Sự giản dị không
phải là một điều mà ngài có thể đuổi theo và thể nghiệm. Sự giản dị hiện
đến như một đóa hoa mãn khai đúng lúc, khi mỗi người đều hiểu được
trọn vẹn tiến trình của sự hiện hữu và của sự tương giao. Vì chúng ta đã
không bao giờ nghĩ về điều ấy, quan sát nó, cho nên chúng ta không có
trực thức về nó, chúng ta đánh giá tất cả những hình thức bên ngoài, như
việc có ít vật sở hữu, chẳng hạn, nhưng những thứ này không phải là sự
giản dị. Sự giản dị không thể tìm thấy được. Nó không phải ở nơi sự lựa
chọn giữa điều chính yếu và điều bất chính yếu, sự giản dị chỉ hiện đến
khi nào bản ngã vắng mất, khi tâm trí không vướng kẹt trong những suy
tưởng xa xôi, trong những kết luận, những tín ngưỡng, những sự vận
hành của ý niệm. Chỉ có một tâm trí tự do như vậy mới có thể tìm thấy
chân lý. Tâm thức như thế mới duy nhất có thể đón nhận sự vô lượng, vô
biên, bất khả danh ; và đó mới là sự giản dị đơn sơ.
 
 

33.  VỀ SỰ THIỂN BẠC HỜI HỢT
 
 

HỎI :  Một kẻ hời hợt thì làm thế nào trở nên đứng đắn nghiêm chỉnh ?



KRISHNAMURTI :  Trước hết, chúng ta phải có ý thức trực tiếp rằng 
chúng ta hời hợt, nông cạn, phải thế không ? Hời hợt, thiển bạc có nghĩa 
là gì ? Một cách chính yếu thì đó có nghĩa là sống tùy thuộc, nương cậy 
vào một cái gì đó, phải thế không ? Nương cậy, lệ thuộc vào kích thích 
tố, lệ thuộc vào sự thách thức, nương dựa vào một người khác, vin tựa 
vào một số giá trị, một số kinh nghiệm, một số kỷ niệm, vin tựa vào đó 
về đường tâm lý – phải chăng tất cả sự nương tựa ấy làm thành sự nông 
cạn hời hợt ? Khi tôi nương tựa vào việc đi nhà thờ mỗi buổi sáng hoặc 
mỗi buổi lễ để được thăng hoa tâm hồn, để được giúp đỡ, phải chăng 
điều này đã làm tôi trở thành nông cạn, thiển bạc ? Nếu tôi phải thi hành 
một số lễ nghi nào đó để duy trì cảm giác nguyên vẹn thuần tính hoặc để 
lấy lại một cảm giác nào mà trước kia tôi đã trải qua, phải chăng điều 
này đã làm tôi trở nên nông cạn, hời hợt ? Phải chăng điều này đã làm tôi 
trở nên thiển bạc cạn cợt khi tôi tự hiến thân mình cho một đất nước, cho 
một kế hoạch hoặc cho một đoàn thể chính trị đặc thù nào đó. Nhất định 
toàn thể tiến trình tùy thuộc nương tựa này chỉ là sự thoát ly bản thân của 
tôi ; tinh thần đồng hóa này, đồng hóa với một thực thể to tát chỉ là chối 
bỏ hiện thể của tôi. Nhưng tôi không thể phủ nhận hiện thể của tôi ; tôi 
phải hiểu hiện thể của tôi và không cố gắng tự đồng hóa với vũ trụ, với 
Thượng đế, với một đoàn thể chính trị đặc biệt nào đó hoặc bất cứ cái gì 
khác. Tất cả những thứ này đều đưa dẫn đến sự suy tư cạn cợt và từ sự tư 
duy thiển cận ấy mới phát xuất ra hành động tàn ác hằng cửu dù đứng về 
tỉ lệ lớn rộng của thế giới hoặc đứng về mức độ cá thể.
Thoạt tiên hết, chúng ta có tri nhận rằng chúng ta đang làm mọi sự như
vậy ? Chúng ta không tri nhận gì cả, chúng ta chỉ biện minh chúng.
Chúng ta nói, “Tôi sẽ làm gì nếu tôi không làm những việc này ? Tôi sẽ
còn tệ hại hơn nữa ; thần trí tôi sẽ đổ nát đi. Vậy bây giờ, ít ra tôi cũng
đang chống trở để hướng đến một cái gì vĩ đại hơn “. Chúng ta càng
chống chỏi thì chúng ta càng trở nên nông cạn hời hợt. Tôi phải thấy như
vậy trước tiên hết, phải thế không ? Đó là một trong những việc khó
khăn nhất : thấy rằng tôi là gì, nhận rằng tôi ngu xuẩn, rằng tôi nông cạn,
rằng tôi hẹp hòi, rằng tôi ghen tuông. Nếu tôi thấy tôi là gì, nếu tôi nhận
tôi là thế, lúc ấy tôi mới bắt đầu được. Nhất định một trí óc nông cạn là
một trí óc muốn trốn thoát hiện thể ; muốn không chạy trốn, mình cần



phải khảo nghiệm gian nan, phủ nhận sự ù lỳ, bất động, nọa tính. Vừa lúc
tôi biết rằng tôi không sâu sắc, thì lúc ấy một tiến trình sâu thẳm đã
thoáng hiện – nếu tôi không làm gì cả với sự nông cạn kia. Nếu tâm thức
nói, “tôi thấp hèn bần tiện, và tôi sắp khảo sát điều ấy, tôi sắp hiểu được
trọn vẹn sự bần tiện này, tác động hẹp hòi này “, lúc ấy mình mới có khả
tính thay hình đổi dạng, chuyển hóa toàn triệt ; nhưng trái lại một người
có một trí óc bần tiện, nhận thấy rằng mình bần tiện và cố gắng không
bần tiện, bằng cách đọc sách, bằng cách gặp gỡ người đời, bằng cách du
lịch, đi đây đi đó, bằng cách hoạt động tích cực liên miên như một con
khỉ thì trí óc đó vẫn là bần tiện.
Vả lại, ngài thấy rằng chỉ có một cuộc cách mạng thực sự là khi nào
chúng ta đối trị vấn đề, đi đến vấn đề một cách chính đáng. Cách lối
đứng đắn đi đến vấn đề tạo ra một lòng tin lạ thường mà tôi quả quyết
rằng ngài có thể đời đi được những rặng núi – những dãy núi của những
thành kiến của riêng mình, sự nô lệ qui định của riêng mình. Khi ý thức
về tâm trí cạn cợt của mình thì ngài đừng cố gắng sâu sắc. Một đầu óc
nông cạn không bao giờ có thể biết được sự sâu thẳm vĩ đại. Một đầu óc
nông cạn có thể được nhét đầy kiến thức, đầy tin tức, nó có thể lặp đi
nhắc lại những lời những tiếng – ngài thừa biết tất cả những mớ sở hữu
tích lũy trong một đầu óc nông cạn hiện hoạt. Nhưng nếu ngài biết rằng
ngài nông cạn, thiển bạc, nếu ngài ý thức trực tiếp về sự thiển bạc ấy,
quan sát tất cả mọi sự sinh hoạt của nó mà không phê phán, không kết
án, lúc ấy chẳng mấy chốc ngài sẽ thấy rằng sự thể nông cạn kia đã biến
tiêu đâu mất một cách toàn triệt mà không cần tác động của ngài đối với
nó. Điều ấy đòi hỏi sự kiên nhẫn , tỉnh thức, châu đáo mà không có lòng
háo hức khao khát muốn đạt đến một kết quả nào đó, một sự thành đạt
nào đó. Chỉ có một đầu óc nông cạn mới ham kết quả, ham thành công,
thành đạt.
Ngài càng ý thức trực tiếp về toàn thể tiến trình này thì ngài càng khám
phá những sinh hoạt của tâm thức, nhưng ngài phải quan sát chúng mà
không dụng công chấm dứt chúng, vì vừa lúc ngài tìm kiếm một cứu
cánh , thì ngài lại bị kẹt vào sự phân hai giữa cái “tôi” và cái “không phải
tôi” – điều này lại chỉ lưu diễn vấn đề như cũ.
 



 

34.  VỀ SỰ TẦM THƯỜNG
 
 

HỎI: Tâm trí phải chú trọng đến những sự việc gì?
KRISHNAMURTI :  Đây là một thí dụ rất quí về đường lối thành hình 
của sự xung đột : sự xung đột giữa điều cần phải là gì đó và điều đang là 
gì đó. 
Thoạt tiên chúng ta thiết lập lên điều cần phải là gì đó, tức là lý tưởng ,
rồi cố gắng sống ăn rập theo khuôn mẫu ấy. Chúng ta cho rằng tâm trí
phải chú trọng đến những sự việc cao thượng , với lòng vị tha, với lòng
rộng lượng, với sự tử tế, với tình thương ; đó là khuôn mẫu, tín ngưỡng,
điều nên theo, điều bắt buộc phải theo, và chúng ta cố gắng sống ăn rập
theo đó. Do đó có sự xung đột xảy ra giữa sự phóng ảnh về cái nên là gì
đó và hiện thể, cái đang là , và qua sự xung đột kia chúng ta lại hy vọng
được chuyển hóa. Khi mà chúng ta hãy còn chống chỏi với cái phải là gì
đó thì chúng ta cảm thấy mình nhân đức, cảm thấy mình tốt lành, nhưng
điều quan trọng là điều nào : cái phải là hoặc cái đang là ? Tâm trí của
chúng ta phải chú trọng đến những gì – không phải chú trọng về mặt ý
thức hệ mà về mặt thực tế ? Tâm trí của chúng ta chỉ chú trọng tới những
điều tầm thường, dung phàm, phải thế không ? Nào là chú trọng đến việc
mình có vẻ, có dáng dấp như thế nào, nào là chú trọng đến tham vọng
gian tham, đố kỵ, nói nhảm, ngồi lê đôi mách, tàn bạo hung dữ. Tâm trí
đang sống trong một thế giới gồm toàn sự tầm thường xoàng xĩnh, và
một đầu óc tầm thường tạo ra một khuôn mẫu cao thượng quí phái thì
vẫn là tầm thường, phải thế không ? Vấn đề này là không phải tìm hiểu
xem tâm trí nên chú trọng tới những gì , mà là : tâm trí có thể nào tự giải
vây ra khỏi sự tầm thường , những sự dung phàm ? Nếu chúng ta tỉnh
thức, nếu chúng ta tra hỏi tìm hiểu, chúng ta sẽ biết được những sự tầm
thường đặc thù của riêng chúng ta : nói nhảm, nói ba hoa không ngừng,
sự ba hoa không ngừng của trí óc, sự lo âu vụn vặt, lo chuyện này, lo
chuyện nọ, tò mò tọc mạch về những việc làm, hành động, hành vi của
thiên hạ, cố gắng đạt cho tới một kết quả nào đó, đeo bám vào sự phóng
đại bản thân vân vân. Tâm trí chúng ta đều chú trọng tới những thứ như
vậy, chúng ta cũng thừa rõ rồi. Điều ấy có thể chuyển hóa được ? Đó mới



là vấn đề, phải không ? Còn việc hỏi về những gì tâm trí phải chú trọng
thì đó chỉ là ấu trĩ, chưa trưởng thành.
Vậy, khi ý thức trực tiếp rằng tâm trí tôi chỉ là tầm thường, chỉ chú trọng
tới những điều dung phàm tầm thường, thì tâm trí ấy có thể tự thoát khỏi
trạng huống này ? Phải chăng chính bản tính của tâm trí đã là tầm thường
rồi ? Tâm trí là gì, nếu không phải là kết quả của trí nhớ ? Trí nhớ là gì ?
Nhớ về cách sống cho qua ngày, trường tồn, chẳng những ở mặt sinh lý
vật chất mà cả ở mặt tâm lý bằng cách khai triển một số phẩm tính nào
đó, một số đức hạnh nào đó, sự tích lũy của những kinh nghiệm, sự định
cư của tự thể trong chính sinh hoạt của nó. Có phải đó là tầm thường
không ? Tâm trí , tức là kết quả của trí nhớ, của thời gian, đã là tầm
thường trong tự thể ; tâm trí có thể làm gì để tự giải thoát khỏi sự tầm
thường của chính nó ? Tâm trí có thể làm gì ? Xin ngài hãy nhìn sự quan
trọng của vấn đề này. Tâm trí, tức là sinh hoạt vị ngã, có thể nào tự giải
vây khỏi sinh hoạt ấy ? Dĩ nhiên là không thể nào được ; dù tâm trí có
làm gì đi nữa, thì nó vẫn là tầm thường, dung phàm. Nó có thể suy tưởng
về Thượng đế ; nó có thể bày ra những hệ thống chính trị, nó có thể đặt
ra những tín ngưỡng, nhưng nó vẫn còn nằm trong lãnh vực của thời
gian, sự thay đổi của nó chỉ là thiên chuyển từ ký ức này sang ký ức
khác, nó vẫn bị ràng buộc bởi những giới hạn của chính nó. Tâm trí có
thể nào phá vỡ giới hạn ấy ? Hay là giới hạn ấy đổ vỡ đi khi tâm trí trầm
lặng, khi tâm trí không hoạt động, khi nó tri nhận những sự tầm thường
của chính nó, dù nó có tưởng tượng sự tầm thường ấy thành ra vĩ đại đến
đâu đi nữa ? Khi đã thấy được sự tầm thường của nó, tâm trí ý thức trọn
vẹn về những sự tầm thường ấy và nhờ thế trở nên thực sự trầm lặng –
chỉ lúc ấy mới có thể thấy những sự tầm thường ấy rơi rớt đi. Khi mà
ngài vẫn còn tra hỏi tìm xem tâm trí phải chú trọng đến những gì thì tâm
trí sẽ chú trọng đến những cái dung phàm, dù sự dung phàm ấy có thể là
việc xây cất nhà thờ, đọc kinh hoặc đi chùa, đi đền, đi nhà thờ, làm gì đi
nữa thì vẫn là dung phàm. Chính tâm trí là bần tiện, thấp hèn rồi và chỉ
nói rằng nó bần tiện thấp hèn thì ngài vẫn chưa giải tan sự bần tiện thấp
hèn ấy được. Ngài phải hiểu nó, tâm trí phải tri nhận những sinh hoạt của
chính nó và trong tiến trình tri nhận kia, trong sự trực thức về những điều
tầm thường nhỏ mọn kia mà nó đã dựng lên một cách ý thức hoặc vô



thức, tâm trí mới trở nên trầm lặng. Trong sự trầm lặng ấy một trạng thái
sáng tạo xuất hiện và đây mới là yếu tố mang đến một sự chuyển thức.
 
 

35.  VỀ SỰ TĨNH LẶNG CỦA TÂM THỨC
 
 

HỎI :  Tại sao ngài nói tới sự tĩnh lặng của tâm thức và sự tĩnh lặng này 
là gì ?
KRISHNAMURTI :  Nếu chúng ta muốn hiểu bất cứ điều gì thì tâm trí 
có cần phải tĩnh lặng ? Nếu chúng ta có một vấn đề nào đó thì chúng ta 
lo âu bận tâm về nó, phải thế không ? Chúng ta khảo sát nó, phân tích nó, 
xé nát nó ra từng mảnh vụn, vì mong ước tìm hiểu nó. Vậy, có phải 
chúng ta tìm hiểu bằng nỗ lực, bằng phân tích, bằng so sánh, bằng bất cứ 
hình thức chống chỏi tinh thần ? Dĩ nhiên sự hiểu biết chỉ đến khi tâm 
thức được trầm tĩnh trầm lặng vô cùng. Chúng ta cho rằng chúng ta càng 
chống trở với vấn đề đói kém, chiến tranh, hoặc bất cứ vấn đề nhân sự 
nào khác, càng chống chỏi giao tranh với vấn đề thì càng hiểu được vấn 
đề hơn nữa. Có đúng vậy không ? Những trận chiến tranh đã tiếp diễn từ 
bao thế kỷ, xung đột giữa những cá nhân, giữa những xã hội cũng đã tiếp 
diễn từ lâu ; chiến tranh bên ngoài cũng như chiến tranh bên trong vẫn 
hằng cửu xuất hiện ra đó. Có phải chúng ta giải quyết trận chiến tranh 
kia, sự xung đột kia, bằng sự xung đột khác lớn hơn nữa, bằng sự chống 
chỏi khác mãnh liệt hơn nữa, bằng nỗ lực gian manh hơn lên ? Hay là có 
phải chúng ta chỉ hiểu vấn đề khi chúng ta đối mặt trực tiếp với vấn đề, 
nhìn thẳng vào sự kiện ? Chúng ta chỉ có thể đối diện với sự kiện khi nào 
không có sự manh động xen vào giữa tâm trí và sự kiện, vì thế, điều 
quan trọng phải chăng là tâm trí được trầm lặng, nếu chúng ta hiểu được 
thế ?
Cố nhiên điều không thể tránh được là ngài sẽ hỏi ,” Làm thế nào có thể
làm cho tâm trí được trầm lặng ?” Đó là phản ứng lập tức, phải thế
không ? Ngài nói, “Tâm trí tôi bị chao động, bất an và làm thế nào tôi có
thể giữ cho nó tĩnh lặng ?” Bất cứ hệ thống nào có làm cho tâm trí được
tĩnh lặng ? Có thể nào một phương trình, một kỷ luật làm cho tâm trí im
lặng ? Có thể làm được ; nhưng khi tâm trí được làm cho im lặng thì đó



có phải là sự im lặng ? có phải là sự trầm lặng ? Hay là tâm trí chỉ bị
đóng nhốt trong một ý tưởng , trong một phương trình, trong một từ ngữ
? Tâm trí như thế chỉ là một tâm trí chết, phải thế không ? Đó là lý do cắt
nghĩa tại sao phần đông những kẻ cố gắng tu hành, cố gắng sống đời
sống gọi là “tâm linh” đều là những kẻ chết – vì họ đã rèn luyện cho tâm
trí họ trở nên trầm lặng , họ tự nhốt họ vào trong phương trình để được
sự trầm lặng. Dĩ nhiên một tâm trí như thế không bao giờ trầm lặng được
; nó chỉ bị đàn áp, đè xuống.
Tâm thức được trầm lặng khi nó nhìn thấy sự thật rằng sự hiểu biết chỉ
đến khi nó trầm lặng ; rằng nếu tôi muốn hiểu ngài thì tôi phải trầm lặng,
tôi không thể có những phản ứng đối nghịch với ngài, tôi không phải
phản ứng đối nghịch với ngài, tôi không phải có thành kiến, tôi phải xua
bỏ tất cả sự kết luận của tôi, những kinh nghiệm của tôi và đón gặp ngài,
mặt nhìn mặt. Chỉ có lúc ấy, khi tâm trí thoát ra ngoài sự qui định, thì tôi
mới hiểu biết được. Khi tôi nhìn thấy được sự thật của vấn đề ấy, lúc ấy
tâm trí tôi được trầm lặng – và lúc ấy không có vấn đề cách nào làm cho
tâm trí được trầm lặng. Chỉ có chân lý mới có thể giải phóng tâm trí ra
ngoài sự vận hành ý niệm của nó ; muốn thấy được chân lý, tâm trí phải
ý thức sự kiện. Khi mà tâm trí vẫn dao động thì nó không thể nào hiểu
biết giao cảm được. Sự im lặng của tâm trí, sự trầm lặng của tâm trí,
không phải là một sự thể được tạo ra bởi thế lực ý chí, bởi bất cứ hành
động tham dục nào ; nếu thế, lúc ấy, tâm trí bị đóng nhốt, cô lập, đó là
tâm trí chết và vì thế không có khả năng uyển chuyển, thích ứng, nhu
nhuyến, nhanh nhẹn. Một tâm trí như thế không có tinh thần sáng tạo gì
cả.
Vấn đề của chúng ta bây giờ không phải là làm thế nào cho tâm trí được
trầm lặng mà tìm thấy sự thật của mọi vấn đề vừa khi vấn đề tự trình bày
ra cho chúng ta . Việc ấy giống như mặt hồ trở nên tĩnh lặng khi gió
ngừng thổi. Tâm trí chúng ta bị xao động vì chúng ta có những vấn đề ;
và muốn tránh những vấn đề, chúng ta làm cho tâm trí trầm lặng. Chính
tâm trí đã phóng hiện những vấn đề và không có vấn đề nào tách biệt với
tâm trí ; khi mà tâm trí phóng rọi bất cứ quan niệm nào về cảm tính, thực
hành bất cứ hình thức im lặng nào thì nó không bao giờ có thể im lặng
được. Khi tâm trí ý thức rằng chỉ có sự trầm lặng mới có sự giao cảm



hiểu biết – lúc ấy, tâm trí trở nên rất trầm lặng. Sự trầm lặng ấy không
phải xuất hiện do sự cưỡng ép, do kỷ luật ; đó là một sự trầm lặng mà
một trí óc dao động không bao giờ hiểu được.
Nhiều người tìm kiếm sự an tĩnh tâm trí bằng cách rút lui khỏi đời sống
hoạt động và trở về thôn làng, đi vào một tu viện, đi vô núi hoặc họ rút
lui vào trong những ý tưởng, tự đóng nhốt với một tín ngưỡng, hoặc
tránh những kẻ gây phiền rầy cho họ. Sự cô lập như thế không phải là sự
an tĩnh trầm lặng của tâm trí. Đóng nhốt vây bọc tâm trí trong một ý
tưởng hoặc trốn tránh những kẻ gây phiền não thì không tạo ra được sự
an tĩnh tâm trí. Sự an tĩnh tâm trí chỉ hiện đến khi không còn tiến trình cô
lập qua sự tích lũy mà là hiểu trọn vẹn toàn thể tiến trình tương giao. Sự
tích lũy làm cho tâm trí già nua ; chỉ khi nào tâm trí được mới lạ, tươi
tắn, không có tiến trình tích lũy – chỉ có lúc ấy mới có được sự trầm lặng
tâm thức. Tâm trí trầm lặng không phải là tâm trí chết, tâm trí trầm lặng
là tâm trí hoạt động nhất. Tâm trí an tĩnh là tâm trí linh hoạt nhất nhưng
nếu ngài thể nghiệm sự trầm tĩnh ấy, khảo sát tâm trí an tĩnh ấy một cách
sâu thẳm thì ngài sẽ thấy rằng trong sự trầm tĩnh ấy không có sự phóng
hiện của tư tưởng nữa. Hiển nhiên trong tất cả mọi cấp độ, tư tưởng là
phản ứng của trí nhớ và tư tưởng không bao giờ có thể hiện hữu trong
trạng thức sáng tạo. Tư tưởng có thể diễn tả sự sáng tạo nhưng trong tự
thể , tư tưởng không bao giờ có thể có tính cách sáng tạo. Khi có sự im
lặng, sự trầm lặng tâm thức ấy không phải là một kết quả, lúc có sự trầm
lặng như vậy, chúng ta sẽ thấy rằng trong sự trầm lặng ấy mới hiện hữu
sinh hoạt phi thường, hành động phi thường mà tâm trí xao động bởi tư
tưởng không bao giờ có thể biết được. Trong sự trầm lặng ấy, không còn
thể thức phương trình, không còn ý tưởng, không còn ký ức ; sự trầm
tĩnh là một trạng thức sáng tạo mà chỉ có thể được sở nghiệm khi nào có
sự hiểu biết trọn vẹn về toàn thể biến trình của cái “tôi”. Nếu không thế,
sự trầm tĩnh không có ý nghĩa gì cả. Chỉ trong sự trầm tĩnh ấy – không
phải một kết quả – trong sự trầm lặng kia, sự vĩnh cửu mới được khám
phá, sự vĩnh cửu ấy siêu việt lên trên thời gian.
 
 

36.  VỀ Ý NGHĨA CỦA CUỘC ĐỜI
 



 

HỎI :  Chúng ta sống mà không hiểu lý do tại sao phải sống. Đối với 
nhiều người chúng tôi, cuộc sống dường như chẳng có ý nghĩa gì cả. 
Ngài có thể cho chúng tôi biết ý nghĩa và mục đích của cuộc hiện sinh 
chúng tôi?
KRISHNAMURTI :  Tại sao ngài hỏi như vậy ? Tại sao ngài bảo tôi cho 
ngài biết về ý nghĩa của cuộc đời, mục đích của cuộc sống ? Đối với 
chúng ta , cuộc đời có nghĩa là gì ? Có phải đời sống có một ý nghĩa, một 
mục đích ? Chẳng phải chính sự sống trong hiện tại này là mục đích của 
chính nó, ý nghĩa của chính nó rồi sao ? Tại sao chúng ta lại muốn thêm 
nữa ? Bởi vì chúng ta quá bất mãn với đời sống chúng ta, đời sống chúng 
ta quá trống rỗng, quá rẻ mạt, quá nhàm chán, làm đi làm lại, lặp đi lặp 
lại bao nhiêu việc như cũ, cho nên chúng ta muốn có một cái gì hơn nữa, 
một cái gì vượt hẳn lên trên những việc làm thông thường của chúng ta 
hiện nay. Bởi vì đời sống thường nhật của chúng ta quá rỗng tuếch, quá 
đần độn, quá vô nghĩa, quá chán chường, ngu xuẩn đến độ không thể 
chịu đựng nổi, cho nên chúng ta cho rằng cuộc đời phải có một ý nghĩa 
trọn vẹn hơn và đó là lý do cắt nghĩa tại sao ngài đặt câu hỏi này. Nhất 
định một người nào sống phong phú, nhìn thấy sự vật đúng như hiện thể 
của chúng, cảm thấy tự tại, tự túc với những gì hắn có được, người ấy 
không có tâm trí tán loạn gì cả ; hắn sáng suốt minh mẫn, vì thế hắn 
không hỏi về mục đích của cuộc đời. Đối với hắn, chính sự sống hiện tại 
là sự bắt đầu và sự chấm dứt. Nỗi khó khăn của chúng ta là ; bởi vì đời 
sống chúng ta trống rỗng, cho nên chúng ta muốn tìm thấy mục đích cho 
cuộc đời và dụng công cố sức để đạt tới mục đích ấy. Mục đích của đời 
sống như vậy chỉ có thể là sự trí thuật trừu tượng, chẳng có thực tại gì cả 
; khi mục đích của cuộc đời được đeo đuổi bởi một trí óc đần độn , chán 
chường, bởi một trái tim trống rỗng thì mục đích ấy cũng sẽ trống rỗng 
thôi. Do đó, mục đích của chúng ta là làm thế nào cho đời sống chúng ta 
trở nên phong phú giàu sang, không phải phong phú giàu sang với tiền 
bạc, của cải mà phong phú ở nội tâm – đây không phải là điều bí ẩn gì 
cả. Khi ngài cho rằng mục đích của cuộc đời là hạnh phúc, rằng mục 
đích của cuộc đời là tìm thấy Thượng đế, chắc chắn lòng khao khát tìm 
thấy Thượng đế kia chỉ là một sự thoát ly trước đời sống và Thượng đế 



của ngài chỉ là một sự thể mà ngài có thể biết được. Ngài chỉ có thể lên 
đường hướng về một đối tượng mà ngài biết được ; nếu ngài xây lên một 
cầu thang dẫn tới sự thể mà ngài gọi là Thượng đế thì chắc chắn đó 
không phải là Thượng đế. Chỉ có thể hiểu được thực tại trong sự sống 
hiện tại, chứ không phải trong sự đào thoát chạy trốn. Khi ngài tìm kiếm 
một mục đích của đời sống, thực ra ngài đang chạy trốn và không hiểu 
cuộc đời là gì. Cuộc đời là mối tương quan, cuộc đời là hành động trong 
tương quan ; khi tôi không hiểu được tương quan, hoặc khi mối tương 
quan có tính cách tán loạn thì lúc ấy tôi tìm kiếm một ý nghĩa trọn vẹn 
tràn đầy hơn. Tại sao đời sống của chúng ta quá trống rỗng ? Tại sao 
chúng ta cảm thấy quá cô đơn, quá thất vọng, phẫn chí ? Bởi vì chúng ta 
không bao giờ nhìn vào bản thân chúng ta và không bao giờ tự hiểu 
mình. Chúng ta không bao giờ tự nhận với lòng mình rằng cuộc đời này 
là tất cả những gì mình biết được và rằng cuộc đời này do đó cần phải 
được hiểu một cách trọn vẹn hoàn toàn. Chúng ta vẫn thích chạy trốn bản 
thân và đó là lý do cắt nghĩa tại sao chúng ta tìm kiếm mục đích của cuộc 
đời bên ngoài sự tương giao. Nếu chúng ta bắt đầu hiểu được hành động, 
tức là tương giao của chúng ta với người đời, với tài sản, với những tín 
ngưỡng, và với những ý tưởng, lúc ấy chúng ta sẽ thấy rằng chính mối 
tương giao ấy đem đến phần thưởng của riêng nó. Ngài không phải tìm 
kiếm gì cả. Việc đó cũng giống như việc tìm kiếm tình yêu. Ngài có thể 
tìm thấy tình yêu bằng cách tìm kiếm nó ? Tình yêu không thể rèn luyện 
được. Ngài sẽ chỉ tìm thấy tình yêu trong tương giao mà thôi, chứ không 
phải bên ngoài tương giao, và chính vì chúng ta không có tình yêu, cho 
nên chúng ta mới muốn có một mục đích trong đời sống. Ở đâu có tình 
yêu, tức là sự vĩnh cửu tự tính, thì ở đó không có sự đi tìm Thượng đế, 
bởi vì tình yêu là Thượng đế.
Chính bởi vì tâm trí của chúng ta nhét đầy mớ thuật ngữ bí hiểm và mớ
lải nhải nhảm nhí, cho nên đời sống của chúng ta mới trống rỗng như thế
và đó là lý do cắt nghĩa tại sao chúng ta tìm kiếm một mục đích vượt bên
ngoài bản thân chúng ta . Muốn tìm thấy mục đích của đời sống, chúng
ta phải đi qua khung cửa bản thân chúng ta ; một cách ý thức hoặc vô
thức, chúng ta tránh đối mặt với những sự vật trong hiện tướng của
chúng và vì thế chúng ta muốn Thượng đế mở cửa cho chúng ta, một



cánh cửa bên kia trời. Câu hỏi về mục đích của đời sống chỉ được đặt ra
từ những kẻ nào không thương yêu. Tình yêu chỉ có thể tìm thấy trong
hành động, tức là mối tương quan giữa lòng đời.
 
 

37.  VỀ SỰ TÁN LOẠN TÂM THỨC
 
 

HỎI :  Tôi đã nghe tất cả buổi nói chuyện của ngài và tôi đã đọc hết tất 
cả những quyển sách của ngài . Tôi xin hỏi ngài một cách đứng đắn, 
chân thành nhất, mục đích của cuộc đời tôi có thể là gì, nếu theo lời ngài 
nói, tất cả tư tưởng phải chấm dứt, tất cả kiến thức phải triệt tiêu đi, tất 
cả trí nhớ phải mất đi ? Làm thế nào ngài giữ lại tương quan của trạng 
thể ấy với thế giới mà chúng ta đang sống, dù trạng thể ấy là gì đi nữa 
như ngài nói ? Trạng thể như vậy còn tương quan liên hệ gì với cuộc 
hiện hữu thê thảm đau đớn của chúng tôi ?
KRISHNAMURTI :  Chúng ta muốn biết trạng thể này là gì , một trạng 
thể chỉ hiện hữu khi nào tất cả kiến thức , khi nào thực thể tri nhận, 
không còn đó nữa ; chúng ta muốn biết trạng thể này có tương quan liên 
hệ với thế giới của chúng ta, thế giới sinh hoạt thường nhật, những đeo 
đuổi hàng ngày. Chúng ta biết rằng đời sống chúng ta hiện nay như thế 
nào – buồn bã, đau đớn, thường xuyên sợ hãi lo âu, không có gì hằng 
cửu ; chúng ta quá biết rõ điều ấy, chúng ta muốn biết trạng thái kia có 
liên quan tương hệ gì với trạng thái này – và nếu chúng ta xua bỏ kiến 
thức, giải thoát khỏi những kỷ niệm của chúng ta, vân vân, thì mục đích 
của sự hiện hữu là gì.
Mục đích của cuộc sống là gì như chúng ta được biết hiện nay ? – biết
được sát với thực tế, chứ không phải lý thuyết trừu tượng thôi ? Mục
đích của cuộc sống thường nhật chúng ta là gì ? Phải chăng chỉ là sống
còn ? Sống còn với tất cả sự khốn đốn, tất cả sự trầm thống, hỗn loạn,
chiến tranh, tàn phá, vân vân. Chúng ta có thể tạo tác ra những lý thuyết,
chúng ta có thể nói :” Cái này không như vầy mà phải là một cái khác”.
Nhưng tất cả những thứ này đều là lý thuyết, không phải là những sự
kiện dữ kiện. Chúng ta chỉ biết sự tán loạn, đau đớn, giày vò, những mối
thù hận hiềm khích khôn cùng. Nếu chúng ta tỉnh thức hơn, chúng ta



cũng biết được những sự tình ấy đã xảy ra như thế nào. Mục đích của đời
sống từ khoảnh khắc này đến khoảnh khắc khác, trong mỗi ngày một, là
phá hoại tiêu diệt lẫn nhau, trục lợi lẫn nhau, đứng về mặt cá thể hoặc về
về mặt tập thể loài người. Trong cơn cô đơn, trong nỗi điêu đứng thống
khổ, chúng ta đã cố gắng chạy trốn bản thân – bằng những cuộc giải trí,
bằng những thần thánh thần tượng, bằng trí thức kiến thức, bằng đủ mọi
hình thức tín ngưỡng, bằng tinh thần đồng hóa. Đó là mục đích hữu thức
hoặc vô thức trong đời sống hiện tại của chúng ta . Có một mục đích nào
sâu thẳm hơn, rộng rãi hơn ; một tiêu đích siêu việt, không lệ thuộc vào
cơn hỗn loạn, không thuộc vào sự thâu hái lời lãi, chiếm hữu ? Trạng thái
vô vi, không cần nỗ lực kia có tương quan liên hệ gì với đời sống thường
nhật của chúng ta ?
Chắc chắn trạng thái kia không có tương quan dính líu gì với đời sống
của chúng ta . Làm thế nào dính líu được ? Nếu tâm thức tôi tán loạn,
hấp hối, cô đơn, làm thế nào tâm thức ấy có dính líu quan thiết với một
sự thể không phải thuộc vào chính nó ? Làm thế nào chân lý có thể liên
quan tương hệ với sự giả dối, với ảo tưởng ? Chúng ta không muốn nhận
điều ấy, vì những hoài vọng của chúng ta, những sự tán loạn của chúng
ta, đã làm chúng ta tin tưởng vào một thực thể vĩ đại hơn, tôn quí hơn,
mà chúng ta cho rằng có liên quan với w. Trong cơn thất vọng, chúng ta
tìm kiếm chân lý, mong mỏi rằng khi khám phá được chân lý thì nỗi thất
vọng ủa chúng ta sẽ tiêu tan đi.
Vì lẽ đó, chúng ta có thể thấy rằng một tâm thức tán loạn, một tâm hồn
quằn quại đau đớn u sầu, một tâm trí ý thức được nỗi hoang trống cô liêu
của nó thì không bao giờ có thể tìm thấy những gì vượt ra ngoài nó.
Những gì siêu việt, vượt ra ngoài trí óc chỉ có thể xuất hiện khi nào
những lý do của sự hỗn mang, thống khổ, cùng bách, đã được triệt tiêu
hoặc được lãnh hội. Tất cả những gì tôi đã nói, đã đề cập đều là cách tìm
hiểu bản thân, vì không có sự tự tri thì trạng thể kia không xuất hiện
được, có xuất hiện đi nữa thì đó chỉ là ảo tưởng. Nếu chúng ta có thể
hiểu được trọn vẹn tiến trình bản thân chúng ta từ khoảnh khắc này đến
khoảnh khắc khác , lúc ấy chúng ta sẽ thấy rằng trong việc quét sạch sự
hỗn loạn của nội tâm thì trạng thể kia mới xuất hiện. Lúc ấy, sự hiện
nghiệm về trạng thể kia mới có sự tương quan liên hệ với trạng thể này.



Nhưng trạng thể này sẽ không bao giờ có tương quan liên hệ với trạng
thể kia được. Đứng bên này bình phong, đứng bên này trong bóng tối, ở
trong bóng tối, làm thế nào mình có thể kinh nghiệm về ánh sáng, về sự
tự do ? Nhưng một lần mình có kinh nghiệm về chân lý thì lúc ấy ngài có
thể đặt tương quan kinh nghiệm ấy với trần gian này, thế giới mà chúng
ta đang sống.
Nếu chúng ta chưa bao giờ biết tình yêu là gì, nhưng chỉ biết sự cãi lẫy,
khốn khó, xung đột, tương tranh thì làm thế nào chúng ta có thể thực
hiện được tình yêu kia, vì tình yêu chẳng phải thuộc về tất cả những
trạng huống đối nghịch kia ? Nhưng một lần nào đã thể nghiệm tình yêu
kia rồi, lúc ấy, chúng ta sẽ không phải bận tâm tìm kiếm sự tương quan
nào cả. Lúc ấy, tình yêu, sự thông minh, tác động xuất sinh. Nhưng muốn
thể nghiệm trạng thái ấy, tất cả kiến thức, những kỷ niệm tích trữ, những
sinh hoạt duy ngã phải chấm dứt, để cho tâm trí không còn khả năng
phóng ảnh ngoại hiện bất cứ cảm giác nào. Lúc ấy, khi sở nghiệm như
vậy, hành động mới xuất sinh giữa lòng đời.
Chắc chắn đó là mục đích của cuộc hiện hữu – nghĩa là vượt qua sinh
hoạt vị ngã của tâm trí . Khi sở nghiệm trạng thể ấy, một trạng thể mà
tâm trí không thể đo lường được, lúc ấy, chính sự sở nghiệm ấy về trạng
thể kia sẽ tạo ra một cuộc cách mệnh nội tại. Lúc ấy, nếu tình yêu hiện
hữu thì không còn vấn đề xã hội nữa. Khi tình yêu giáng thế thì không
còn bất cứ vấn đề nào nữa. Vì chúng ta không biết yêu thương, cho nên
chúng ta mới có những vấn đề xã hội và những hệ thống triết lý để đối
phó với những vấn đề của chúng ta . Tôi bảo rằng những vấn đề này
không bao giờ có thể giải quyết được bằng bất cứ hệ thống ý thức nào,
dù là ý thức của tả phái hoặc của hữu phái hoặc của trung phái. Những
vấn đề ấy có thể giải tan được sự tán loạn của chúng ta, sự thống khổ, sự
tự diệt chỉ có thể giải tan được là khi nào chúng ta có thể thực hiện trạng
thể mà không còn tự phóng ảnh ngoại hiện nữa.
 
 

38.  VỀ SỰ CHUYỂN HÓA TÂM THỨC
 
 

HỎI :  Đối với ngài, sự chuyển hóa tâm thức có nghĩa là gì ?



KRISHNAMURTI :  Cố nhiên, phải cần có một cuộc cách mệnh triệt để. 
Cuộc khủng hoảng ở thế giới đòi hỏi điều ấy. Đời sống chúng ta đói hỏi 
điều ấy. Những biến sự hàng ngày, những thao thức đeo đuổi, những lo 
âu xao xuyến của chúng ta, đòi hỏi điều ấy. Phải cần có một cuộc cách 
mạng tận nền tảng, cơ sở, tận gốc rễ, bởi vì mọi sự chung quanh ta đã 
sụp đổ. Dường như vẫn còn trật tự, thực ra thì sự suy đồi đang rã dần, sự 
phá hoại vẫn đang ăn rũa dần hồi, chầm chậm : ngọn sóng phá hoại đang 
thường xuyên nhảy tràn qua ngọn sóng cuộc đời.
Vì thế phải cần có một cuộc cách mệnh, một sự chuyển y – không phải
một cuộc cách mệnh được xảy ra trên một ý tưởng, ý niệm. Một cuộc
cách mệnh như vậy chỉ là sự lưu diễn của ý tưởng, chứ không phải một
cuộc chuyển hóa biến thiên tận gốc rễ, tận căn để. Bất cứ cuộc cách
mệnh nào xây dựng trên một ý tưởng đều đem đến sự đẫm máu tương
tàn, phân tán, đổ vỡ, hỗn mang. Ngài không thể tạo ra trật tự từ sự hỗn
mang và mong mỏi thiết lập trật tự lại từ sự hỗn mang ấy. Ngài không
phải là những phần tử được Trời chọn để tạo ra trật tự thoát từ sự hỗn
mang, tán loạn. Đó là luận điệu suy tưởng sai lầm bên phía những người
muốn gây ra thêm nhiều hỗn loạn để mà tạo ra sự trật tự. Vì trong
khoảnh khắc nhất thời, khi họ chiếm giữ quyền hành, họ tự cho là họ biết
đủ cách để đem lại trật tự. Khi nhìn thấy toàn thể tai họa – những trận
chiến tranh tiếp diễn trở đi trở lại luôn luôn : sự xung đột không dứt giữa
những giai cấp, giữa những dân tộc, sự bất bình đẳng khủng khiếp về
mặt xã hội và kinh tế, sự bất bình đẳng về khả năng và tài năng, hố ngăn
cách đào sâu giữa những kẻ quá hạnh phúc , tâm thức trơ lỳ bất lay động
, và những kẻ bị vướng kẹt nghiền nát trong căm hờn, hận thù, xung đột,
tranh chấp và khốn cùng – khi nhìn thấy tất cả mọi sự này, thì cần phải
có một cuộc cách mệnh , cần phải có một cuộc chuyển thức toàn triệt,
phải thế không ?
Có phải sự chuyển thức này, cuộc cách mệnh triệt để này là một việc tối
hậu, xảy ra sau cùng hoặc xảy ra từ giây phút này đến giây phút khác.
Tôi biết rằng chúng ta vẫn thích đó là việc xảy ra sau cùng ; vì suy nghĩ
qua phạm trù của khoảng cách xa xôi thì dễ dàng hơn. Sau cùng rồi
chúng ta sẽ được chuyển hóa, sau cùng rồi chúng ta sẽ được hạnh phúc,
sau cùng rồi chúng ta sẽ tìm thấy chân lý ; trong khoảng thời gian ấy,



trong thời gian chờ đợi thì chúng ta vẫn tiếp tục lưu diễn sinh hoạt cũ.
Hiển nhiên một tâm thức như vậy , suy tư qua phạm trù của tương lai, thì
vẫn không thể nào tác động ngay vào hiện tại ; do đó, tâm trí ấy không
tìm kiếm sự chuyển hóa tâm thức mà chỉ trốn tránh sự chuyển hóa ấy.
Đối với chúng ta, sự chuyển hóa có nghĩa là gì ?
Sự chuyển hóa không phải trong tương lai, không bao giờ có thể xảy ra
trong tương lai. Sự chuyển hóa chỉ có thể xảy ra ngay bây giờ , từng giây
phút một, từ khoảnh khắc này đến khoảnh khắc khác. Vì thế đối với
chúng ta, sự chuyển hóa có nghĩa là gì ? Dĩ nhiên là rất giản dị : nhìn
thấy sự sai lầm như là sai lầm và sự đúng thật như là đúng thật. Nhìn
thấy sự thật trong điều sai và nhìn thấy điều sai trong những gì đã được
nhận như là sự thật. Nhìn thấy điều sai như là sai và sự thật như thật là
sự chuyển hóa tâm thức , vì lúc ngài thấy rõ ràng điều gì đó như là sự
thật thì chính sự thật ấy giải phóng ngài ; khi ngài nhìn thấy điều gì là sai
lầm thì điều sai lầm ấy rơi mất đi. Khi ngài thấy rằng những nghi lễ chỉ
là sự lặp lại phù phiếm, khi ngài thấy sự thật của điều ấy và không biện
minh nó thì lúc ấy sự chuyển biến hiện đến, phải thế không ? Vì một sự
triền phược khác đã biến mất. Khi ngài thấy sự phân chia giai cấp là sai
lầm, rằng điều ấy đã gây ra sự xung đột thống khổ, gây ra sự phân hóa
giữa loài người, khi ngài thấy sự thật của điều ấy thì chính sự thật ấy giải
phóng ngài. Chính sự trực nhận về sự thật ấy đã là sự chuyển hóa, phải
thế không ? Vì chúng ta bị bao vây bởi quá nhiều điều sai lầm, cho nên
sự trực nhận điều sai lầm ấy từ giây phút này đến giây phút khác chính là
sự chuyển hóa rồi. Chân lý không có tính cách chồng chất, tích trữ. Chân
lý nằm ngay trong từng giây phút một, từng khoảnh khắc, từng thoáng
chốc. Những gì được chồng chất, tích lũy, chính là trí nhớ, và với trí nhớ,
các ngài không bao giờ có thể tìm thấy chân lý, vì trí nhớ thuộc vào thời
gian – và thời gian là quá khứ , hiện tại và tương lai. Thời gian, tức là sự
kế tục, thời gian không bao giờ có thể tìm thấy sự thiên thu vĩnh cửu ; sự
thiên thu vĩnh cửu không phải là sự kế tục. Những gì trường tồn không
phải là vĩnh cửu ; sự vĩnh cửu nằm ngay trong khoảnh khắc này. Sự thiên
thu là ở ngay bây giờ. Hiện tính không phải là suy tưởng về quá khứ
cũng không phải sự kế tục của quá khứ xuyên qua hiện tại để đi đến
tương lai.



Bất cứ tâm trí nào thèm khát một cuộc chuyển hóa ở tương lai, hoặc
mong mỏi sự chuyển hóa như là một cứu cánh xảy ra ở cuối đường thì
không bao giờ có thể tìm thấy được chân lý, vì chân lý là sự thể thoáng
hiện trong từng giây phút, chân lý phải được khám phá một cách mới lạ
luôn ; không thể nào có được sự khám phá bằng việc tích lũy. Làm thế
nào ngài có thể khám phá điều mới lạ nếu ngài còn đeo nặng gánh cũ ?
Chỉ khi nào bỏ đi gánh nặng cũ kỹ của tâm thức thì ngài mới khám phá
được điều mới lạ. Muốn khám phá điều mới lạ , điều vĩnh cửu, trong
hiện tại, trong từng giây phút từng khoảnh khắc, mình cần phải có một
tâm trí linh hoạt mẫn tiệp lạ thường, một tâm trí không tìm kiếm một kết
quả nào, không muốn trở nên thành đạt. Một tâm thức muốn trở nên
thành đạt thì không bao giờ có thể biết được sự khoái cảm ngây ngất trọn
vẹn của lòng tự tại ; không phải sự mãn nguyện của lòng thỏa mãn tự
phụ ; không phải sự mãn nguyện của một kết quả đạt được mà là sự mãn
nguyện hiện đến khi tâm trí thấy được điều sai trong hiện thể , trong “cái
đang là” . Sự trực nhận về sự thật ấy là từ khoảnh khắc này đến khoảnh
khắc khác ; và sự trực nhận ấy sẽ bị triển hoãn lại nếu mình diễn dịch
khoảnh khắc kia thành ra ngôn từ, chữ nghĩa.
Sự chuyển thức không phải là một cứu cánh, một kết quả. Sự chuyển hóa
không phải là một thành quả. Sự kết quả, thành quả ngụ ý về sự cặn bã,
dư tích, một nhân và một quả. Ở đâu có nhân thì nhất định ở đấy có quả.
Quả chỉ là kết quả của lòng dục vọng thèm khát muốn được chuyển hóa.
Khi ngài thèm muốn được chuyển hóa thì ngài vẫn còn suy tư trong
phạm trù biến dịch, vô thường, thành đạt, trở nên, dịch hóa ; vô thường
không bao giờ có thể hiểu được sự thường còn. Chân lý là hiện tính trong
từng giây phút, trong từng khoảnh khắc và sự hạnh phúc nào được lưu
diễn liên tục thì không phải là hạnh phúc. Hạnh phúc là trạng thái hiện
thể, phi thời gian. Trạng thái phi thời gian ấy chỉ có thể hiện đến khi
mình bất mãn cùng độ - không phải sự bất mãn cố tìm ngõ thoát để chạy
trốn, mà phải là nỗi bất mãn khôn nguôi, không ngõ thoát, không chạy
trốn, không còn tìm kiếm sự thành đạt, thành thân nữa. Chỉ lúc ấy, chỉ
trong trạng thái bất mãn tối thượng ấy thì thực tại mới xuất hiện. Thực tại
ấy không thể mua chác được , không thể bán buôn được, không thể lặp đi
nhắc lại được ; thực tại ấy không thể bắt gặp được trong những sách vở.



Thực tại ấy phải được tìm thấy trong từng khoảnh khắc, trong nụ cười,
trong giọt lệ, dưới một chiếc lá chết, trong những tư tưởng phiêu lãng
bâng quơ, trong sự tràn đầy sung mãn của tình yêu.
Tình yêu không khác chân lý. Tình yêu là trạng thái mà tiến trình tư
tưởng như là thời gian đã chấm dứt toàn triệt. Ở đâu có tình yêu thì ở đó
có sự chuyển hóa, chuyển thức. Không có tình yêu thì sự cách mệnh sẽ
vô nghĩa, vì lúc ấy cách mệnh chỉ là phá hoại, suy đồi, gây thêm nhiều
thống khổ tràn ngập. Ở đâu có tình yêu, ở đó có cách mệnh, bởi vì tình
yêu là chuyển hóa trong từng giây phút.
 
 

---------------------------- HẾT --------------------------


